#### PUBLICATIONS

E

L'ÉCOLE TRANÇAISE D'EXTRÈME-ORIENT

VOLUME VI

### L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA



## L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA

FTUDIT SUR LES ORIGINES DE L'INHUENCE CLASSIQUE DAS 1 ART ROUDDINGLE - DE 1 INDE ET DE 1 EXTREME-ORIENT

PAR A FOUCHLE

TOME II

TESTINGES - LIBSTORY - CONCLUSIONS

AFFC 200 ILLI TRATIONS ST . PLANCHES



# PARIS IMPRIMERIE NATIONALL

FORTIONS ERNEST HEIGHT REL FONDERTE 25

MINE CONTIN

#### AVANT-PROPOS.

En d'autres temps il eût peut être fallu nous excuser du trop long intervalle qui s'est écoulé entre l'apparition du premier et celle du second tome de cet ouvrage aujourd hui l'on s'etonnera plutôt avec nous que l'Imprimerie Nationale l'ait, malgre tout, fait sortir de ses presses Tantot interrompu par de nou velles missions, tantôt repris à la faveur des grandes vacances, puis derechef délaissé lors de chaque rentree universitaire, le présent volume a été rédigé à bîtons rompus en moins de mois qu'il n'a mis d'années à paraître Par le fait les premières épreuves, s'il faut en croire le cachet qu'elles portent, remontent au mois de septembre 1913 que cela semble loin dans le passé! On nous pardonnera aisement d'avoir laissé le texte a peu près dans l'état où il so trouvait à la date fatidique de 1914 Aussi bien n'avons-nous jamnis eu d'autre prétention que do débrouiller, en y introduisant autant d'ordre et de clarté que possible, ce qu'on pourrait appeler par euphémisme la periode héroique des recherches gandhaitennes, autrement dit ce chaos de fouilles intermittentes, de collections non classées et de publications décousues qu'avait accumulées au hasard des trouvailles fortuites et des fantaisies individuelles la seconde moitié du siècle dermer Davance nous savions qu'il faudrait nous arrêter à l'orée de la terre promise et nous borner à saluer dans la réorganisation sur des bases durables de l'Archieologreal Survey de Hade Laube des temps nouverux

Le temps écoulé depuis 1905 n'a d'ailleurs pas éte complètement perdu pour nos études Nous avons pu dans l'intervalle faire un second séjour en Indo-Chine, accomplir le pélermagé du Boro-Boudour de Java, rendre de nouvelles visites aux eollections asiatiques de Beilm et de Loudres, her connaissancé. avec celles de New-York et de Boston, A Paris même il noue a été donné de vou se déballer les caisses de la mission en Asic centrale de M P Pelliot, s'imprimei les beaux albums rapportés de Chine par Éd Chiavannes, s'organiser d'intéressantes expositions orientales aux musées Guinet et Cernuschi Enfir les belles publications annuelles de l'Archæological Survey et le don libéral de ses photographies nous ont permis de suivre de loin les premières fouilles méthodiquement conduites qu'i aient été exécutées dans l'inépuisable sol du Gandhara. De ceeommunications, de ces examens, de ces voyages sont sortio divers articles (1) dont nous avons pris la liberté d'utiliser ici quelques pages sans nous astreindre à les mettre entre guillemels m à en changer mutilement la teneur : on evensers d'autant plus volontiers ces quelques répétitions que nul nes'en serait probablement aperça si nous ne nous étions eri obligé de confesser notre scrupule

A la liste des personnes que nous avons déjà remereiées dans l'avant-propos de notre premier volume — et parmi lesquelles nous ovons à déplorei la peite du regretté James Bonciss — nous devons ajouter les noms de Sir John Mansull, Sir Aurel Still, D' D B Spoonen et Mi. H. Hangnelanes, de l'Archeological Suivey de l'Inde; de M T. A. Jorci, du British Museum, etc Nous avions encote pris plaisir à signaler dans le corps de l'ou-

Vrage l'assistance que nous avions reçue, entre autres maîtres ou confrères en orientalisme et en archéologie, d'Auguste Валти et de Georges Реплот, d'Édouard Слачалися et de Raphaél Реплоссі. Ce que nous imprimions de si grand cœur en marque d'affectueux respect ou de cordiale amitié n'est plus aujourd'hui, après tous ces délais, qu'un hommage à leur mémoire

A. F.

Paris, mai 1918.

#### LART GRÉCO-BOUDDHIQUI

Thuan-tsake Tracels

Thomas Watters, On Yuan Chwang's Tracels in India

(629 645 A D) edited by T W Rays Datus and

S W Bester (Oriental Translation Fund, new

Series vol M V ) 2 vol petit in 8°, Londres,

1905

Lotus de la Bonne Lou,

éd Seddharma jundarda edited by Prof II Kiax and
Prof Bexte Naxino Bibliotheca Buddhica \ Un vol
in 8° Saint Pétersbourg, 1912

Idem, trad

Eug Burnouv, Le Lotus de la Bonne Loi, tradmi du
sanserit Un vol in 6°, Paris, 1852 — Cf. la traduction de H. kens (S. B. E. t. XXI), Oxford,

**c884** 

1880

Milinda panha, 6d

The Milinda-panha, being Dialogues between King Milinda and the Buddhist sage Någasena The Pilit Text edited by V Terricipes Un vol in 8°, Londre-

Idem, trail

The Questions of Amy II linds translated from the Palt by T W Ruys Davids 2 vol in 8° (S R F , at XXX XXXII) Oxford 1890

RhysDavids, Dalogues Of the Buddha, translated from the Palt by

T W Rurs Davids 2 vol in 8\*, Londres 1899.
Part II 1910 (Secred Bools of the Buddhisti, vol II III)

Surm, Cat

Catalogue of the Cours in the Indian Illuseum Calcutta
including the Cubinet of the Vertic Society of
Bengal Vol 1, by Vincent & Shith Univol 10-80
Oxford 1906

Stein, Ancient Khotan M. Aurel Stein. Ancient Khotan, Detail of Report of archivological Poloritions in Chinese, Turkestan carried out and described under the order of 11 M. Indian Government. Vol. 1 texte. vol. 11 planches. 2 vol. in 4. Oxford. 1907

ldem, Desert Call of W. Aurel Straw Remog Desert Cathon, Person United that of Explorations in Central Isia and Western most China 2 roll in-8°, London 1912

#### LISTE DES TITRES ABRÉGÉS

J Ph Voget, Catalogue of the Archaeological Mus winday Vocet, Cat Mathura Mattura Un vol m-8º Allahabad, 1910

WHITEHEAD, Cat R B Whiteness Catalogue of Coins in the Panjab Hu seum, Lahore Vol I, Indo-Greek Coins Unvol 19-80 Oxford 1914

Nous convenons de designer par l'indication abrégée de 1/ / la planche qui sert de fronti pice au premier volume

## L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE DU GANDHÂRA.

### TROISILME PIRTIE

LES IMAGES

CHAPITAT \
IES CASTES INCLRIEURLS

(est-il besoin de le dire?) par pure curiosité scientifique que nous allons tacher de mettre des noms sur toutes ces figures aujourd'hui déteintes ou dédorées. Toutefois nous ne devrons pas oublier que la plupart ont servi de prototypes à des images encore entourées de la vénération populaire dans une grande partie du Vieux monde. Par là leur cas est tout à fait analogue à celui des œuvres de l'art chrétien que contiennent les grandes collections publiques d'Europe. Outre leur intérêt esthétique reconnu, elles sont susceptibles de reprendre du jour au lendemain une valeur religieuse; et, de même que des copies du Louvre vont orner les murailles de nos églises, nous avons vu des moulages du musée de Lahore occuper uno place d'honneur dans les pagodes de Bangkok. Ainsi entendues, les recherches d'archéologie bouddhique rejoignent l'histoire contemporaine de l'Asie, et la plupart de nos théories sur le passé n'achèveront de se vérifier qu'à condition de s'accorder avec la réalité présento.

Pour percer à jonr l'identité de ces images et pénétier aussi avant que possiblo dans leur intimité, nous continuerons tout naturellement à nous servir, selon la méthode que nous avons adoptée, des écritures sacrées du Bouddhisme. Leur verbiage achèvera de nons fournir, bien que de façon souvent incidente et toujours très dispersée, les renseignements dont nons éprouvons le besoin et que nous tesuse le mutisme des pierres. Mais nous serons loin de négliger le témoignage direct de celles-ci. S'il est peu explicite, il a du moins pour lui d'être invariable; et, sur bien des points, il pourra suppléer à ce que les textes ont négligé ou dédaigné de nous dire. Enfin il va de soi que l'identification déjà acquise de nombreux bas-reliefs noos sera ici d'un très grand secours. Chacun d'eux forme un tout organique, composé do parties : ils sont faits de personnages comme les phrases sont faites de mots. Or ce sont justement leurs protagonistes que nous allons retrouver promus à la dignité d'idoles. Pour s'être ainsi isolés du contexte des épisodes légendaires, il va de soi que leur signification n'aura pas changé.

257 b et 1, p 534) Le serpent était le bon Muculinda (I, p. 414) ou quelque autre Naga (cf fig. 224-227 et 317), le taureau représentant la constellation de ce nom (fig. 391; cf. fig 175-176, 413, 440), et le fidèle Kanthaka (fig. 163, 181-185, 301) figurait avantageusement le cheval, etc ll n'était pas jusqu'au poic qui ne parût au moius en effigie pour servir de cible dans l'épisode du etre à l'arce (1), tandes que le moutou est la monture favorite du Bodhisattia dans les jenx de l'enfance (A S I , Ann Rep 1906-7, pl AAAl a, et 1911-12, pl XXAVIII, fig. 5). Par ailleurs nos sculptures nons montreraient encore de nombreux éléphants (fig. 92 c, 138, 144, 149, 169, 265, 267-269, 297d), des lions (fig 88b, 91-92, 144, 158, 246-247, 340, 370, 421, 432), des autilopes (fig. 143, 187, 217, 220, 246-247, 432), des chameaux (fig 195 et 300 b), des paons (fig 266), des oies (pl VI), des perroquets (fig 338, 374) et des coqs (fig 372-373), sans parler des dragons, guffons (fig 90, 277, 394, hoi) et autres animaux frutastiques Plus tard même on voudra que rien ne mauque à cette inchagerie pieuse, et autour du lit de mort du Maîtie on groupera toutes les bêtes de la ciéation, jusqu'aux reptiles et mix insectes (fig. 283). Mais nous n'avons pas ici à suivre l'imgerie bouddhique dans des raffinements et des complications où elle n'était pas encore tombée, et il suffit d'indiquer en passant que l'école du Gandhira centenait tont au plus l'amorce de ces futurs développements. Elle n'insiste et ne nous invite véritablement à insister que sur les différents types à forme humaine on quasi-humaine.

Viene autsi délimité, il est à crambre que notre sujet ne nons entraine à d'excessifs développements. Nous l'avons déjà constatés : d n'est, ou pen éen fout, aucune catégorie de diens in aucune condition d'hommes qui n'ait occasion de paraltre sur l'in on l'autre de nos bas-reliefs. Interminable s'annoncerait la liste des personnages dont nous aurions successivement à mentionner et à préciser l'identificat on, si nous ne prenions le parti de ne relever avec quelque détail que ceux qui ont paru à nos sculpteurs mériter les honneurs d'un traitement à part et qui s'imposent de ce sait à l'attention de l'iconographe. Cette première dissiculté écartée, notre tâche n'est pas encore aussi allégée qu'on pourrait l'espérer. Au fur et à mesure que se présenteront ces diverses figures, il ne suffira pas de les décure : qu'elles appartiennent à la réalité ou à la fable, il nous faudra encore en définir la nature et en déterminer le rôle. Dans des branches plus avancées de la philologie, l'orchéologue se contenterait de se reporter sur tous ces points et de renvoyer du même coup le lecteur à quelque bon manuel d'histoire ou de mythologie : c'est là une ressource qui fait encore presque totalement défaut en matière d'indianisme(1), et il nous faudra y pourvoir par nos propres moyens, fût-ce au prix de quelques longueurs. Ces embarras sont l'inévitable rançon de la relative nouveauté de nos études. Déjà l'evamen des bas-reliefs légendaires, une fois rangés dans leur ordro biographique, nous a contraint à tracer les grandes lignes d'une vie du Buddha; cette fois, notre entreprise de classer méthodiquement les notices, si brèves soient-ellea, des diverses images aboutira non moins forcément à esquisser une revue rapide de la société indienne et de la mythologie bouddhique. Puisque nous ne saurions échapper à cette nécessité, il serait oiseux de se demander s'il convient de s'en réjouir ou de s'en plaindre : du moios nous feronsnous une loi de ne retenir, parmi les renseignements que nous fournissent les textes, que les traits nécessaires à l'intelligence des sculptures.

Quel mode de classification conviendra-t-il cependant d'adopter

O Signalons cependant (avec loutes réserves sur l'époque à laquelle il prétend rapporter les renseignements tarés par lui du commentaire du Jataka sur la socsété indienne) l'etude du D'R Fick, Die sociale Ghederung im nord-östlichen Indien zu Buddha's Zeit Mit besonderer Berucksichtgung der Kastenfrage Niel, 1897. pour des personnages de caractère et d'apparence aussi disparates? Nous devrons évidemment choisir celui qui sort le plus spontanément de la nature même des choses. Or le monde indieu en général - et en particulier le monde bouddhique - se partage de prime abord en deux groupes très inégaux, mais foncièrement distincts : d'une part se presse la multitude de ceux qui vivent de la vie courante, se marient, fondent une famille, qui font en un mot ce que leurs ancêtres ont fait; de l'autre se tient à l'écart la petite troupe d'élite qui, rompant en visière avec les us et coutumes du vulgaire et renonçant aux plaisirs comme aux devoirs ordinaires de l'humanité, abandonne l'état sédentaire de « chef de muison » pour embrasser la vie errante et chercher le salut dans l'ascétismo du religieux. Nous aurons à étudier particulièrement ces deux types dominants dans leur réalisation la plus haute, celui du laïque dans lo Bodhisattva, celui du moine dans le Buddha: mais chacune des deux espèces comprend à son tour nombre de variétés. Assurément au sein de la communauté bouddhique tontes les distinctions sociales s'effacent, selon le mot attribué au Maîtro (1), de la même façon que toutes les rivières se perdeut dans l'océan. Hors de ce cercle restreint nous continuerons à nous heurter au fait qui commande toute l'étude de l'Inde, à savoir la caste. Nous voyons un ordre hiérarchique s'instituer immédiatement entre nos divers personnages humains et se marquer au dehors par l'aspect du costume, les insignes du rang, les outils du métier : ce sont même ces particularités plastiques qui nous intéressent tout spécialement ici. Mais les castes n'existent pas seulement chez les hommes. L'Indien en imagine entre les bêtes, voire entre les minéraux(2): il en reconnaît de même parmi les dieux. Bien mieux, on ne tarde pas à s'apercevoir qu'aux degrés correspondants de l'échelle les marques extérieures des catégories divines sont en étroit rapport avec celles des classes humaines. On ne saurait sé-

<sup>(1)</sup> Cullaragga, dans Vinaya-Pitaka, en Idiaka, nº 25; P. C. Rov, History X. 1, 4, etc. of Hinda Chemistry, p. 100.

7

parer les génies inférieurs des petites gens in davantage les dieux des rois sans se condamner à de perpétuelles redites. A négliger de propos délibéré des rapprochements qui s'imposent, on s'exposerait même à des inconvéments beaucoup plus graves ce senait notamment compliquer à plaivir, sinou rendre inextricable la so lution de certains problèmes iconographiques, comme par excopple celui des Bodhirattivas. Nous aboutissons donc en honne méthode à distinguer — pour des raisons d'ordre plastique, ainsi qu'il sied à une etude d'archeologie, mus correspondant à des différences intrinsèques — d'une part les religieux et de lautic les laïques, puis, parui ces dermers, qu'ils soient humains ou divius, qu'ils habitent les eaux ou les airs, la terre ou les cieux, les gens de laute, de moyenne et de basse caste

#### \$ 1 PARIAS ET DEMONS

Qu'on ne s'attende pas à trouver, pas plus sur nos sculptures que dans la realité, la division tranclice en quatre classes qu'avaient imaginée les théoricens bralimaniques, et qu'après tant de siecles d'efforts ils n'ont pas encore reussi a imposer pleinement à la complexite des faits. Pour commencer, il ne peut être question d'une caste unique de plébéiens. Il n'y a l'à qu'une étiquette commode pour ramener artificiellement à l'unité quantite de pauvres hères, appartenant à des tribus ou à des professions méprisées, et tenus plus ou moins rigoureusement en marge de la société in dienne, tels que r'aiscurs de tours, marchands de porc, de volaille ou d'alcool, chasseurs, bouchers, acteurs, musiciens et lutteurs n'01. A eux viendra naturellement s'adjoindre, vêtus du même costume sommaire que les paries humains, toute une basse pègre de démons, de larves, de spectres et de gnomes, qui forment égale

(1) Lotus de la Bonne Lot trad Brasour p. 168 et 280 éd. kran et Nanno f. 276 et 480 le gaund la (fabricant et vendeur d alcool) nous est foirm par ce dermer texte une variante donne sai mila (soldat) ment les couches inférieures de la hiérarchie divine, «Râksasas, Prêtas, Piçâcas, Pûtanas, Krityas, Vêtâlas, Kumbhândas », etc. (1). Hâtons-nous de déblayer la scène de cette populace d'hommes et de dieux pour laisser la place libre aux protagonistes

LES PARIAS - Nos idées occidentales pourraient nous induire à assigner la condition la plus basse et la plus méprisée aux esclaves les monuments figurés ne viennent pas corroborer cette opinion Ils nous montrent en effet dans Chandaka le type de la esclave né dans la maison n (cf 1, p 318) sous un aspect qui rendraitimpossible de le distinguer d'un homme de bonne famille (fig 178-187, 301,447) seul son rôle dans l'abhimskramana (1, p 352) le désigne sans conteste à notre identification Évidemment, en dépit de ses humbles fonctions, la faintharité du maître faisait déjà un personnage de ce palefrenier royal Du moins son aspect n'avrit rieu de repoussant et sa seule approche n'ctait pas une souillure comme celle du matanga ou candala que nous avons cru reconnaître sur la sigure 250, couveit, tel que les textes nous le décrivent, « d'un pagne et d'un manteau crasseux » Nous avons délà noté que le bas-relief le localisait bien aux portes de la ville, là ou est obligatoirement le séjour de ces sortes de gens, mais nous ne voyons dans sa main ni le vase de terre ébréché qui lui servait normalement d'ustensile, ni la cliquette par laquelle il devait mettre cu garde ses contemporains contre son impureté inorale comme le Kpieux de notre moyen age contre sa contagion physique (2).

Nous avons encore vu défiler nombre do pauvres diables d'une condition guère plus relevée Outre l'indication générale donnée par la pauvreté de leur vêtement, quelque attribut nous a renseigné plus spécialement sur leur profession. Ainsi nous avons rencontré

ryacadana, p 421 (ou cest en qualité de candala et non de bourreaux que les exécuteurs out une ghantd & la main), Fa mer, chap are, etc

<sup>11)</sup> Lotus de la Bonne Lor, tra 1 p 240 ed p hos Cf Mdtanga jataka, n° hog (ed

<sup>11,1 379)</sup> Mare, x, 51 et sur , De

par deux fois le chasseur (labdhala), tantôt comme ministre des vengeances de l'ancienne épouse de l'éléphant Saddanta (fig. 138), tantôt comme partenaire du Bodhisativa dans l'échange des costumes (fig. 187 b) Autant son rôle était répugnant dans le premier



Fig. 3nt — In serving on Chinosun et on Kryfainn (cf. 1, p. 367-368)

\*\*Union de Linhore, no 256 Hauteur om 36.

épi-ode, autant dans le second il devenait édifiant et digne d'être attribué, comme nons l'avons vu, à un dieu déguisé. Dans les deux cas nos bas-reliefs nous montrent un homme vêta d'un simple pagne, la tête et les pieds nus; et, si nous avons pu discerner son cruel métier, c'est ict à son arc. là à son firdeau de gibier que nous le devons. Dans le même appareil se présente également le barbier (fig. 236-238) nous ne l'identifions avec sûreté que grâce

à la trousse de bambou qui pend a son bras gruche et au rasoir arrondi en forme de demi-lune qu'il manie de la mun droite. A son tour le coupeur d'herbe (fig. 197-198) ne se distinguera que par sa gerbe et sa fancille. Enfin nous ne reconnuitrons le laboureur (i) qu'à su charrue et a son aiguillon (fig. 175-176 et. 413) et les bravi qu'à leur massue (fig. 266 (t. 302)

Le type de ces derniers mente de nous arrêter un instant car il revient à plusieurs reprises sur nos scribtures. Nous l'avons vu



Fis 302 - Beari (cf fig 266) Musee de Calcutta nº G 12 Hauten om 20 Cf A B f p 29

revêtir tour à tour par les jeunes Çâkyas dans les luttes sportives (fig 171 b et 172 a) et par le Malla de la figure 288, et déjà nous navons punous empêchei de noter son cai actère réaliste (I, p 334) c est celui de la thiète de métier (cf. fig 303) le développement exagéré de ses muscles et l'exiguite de son costume évoquent aussitét le sonvenir de ces «geauts nus» (mahà nagna) que les textes nous montrent au service des puissants personnages du temps passé Açoka pour sa part en a deux qui lui frayent son chemin on veillent sur lui aux portes de sa capitale, mais son frère et rival Susima

Comparer la description de Mira en laboureur dans le Samyutta nikaya IV 2 q (61 l Free Irad dans

H C Wanner Buddhism in translations, p 350 on f Wirdiscu Mara und Buddha p 104)

en possède également un, nommé Bhadrayudha. La preuve qu'en dépit de leur force prodigieuse nous avons bien affaire à des hommes et non à des géuies, c'est qu'après la mort de son maître Bhadrayudha entre dans l'ordre bouddbique 0°, ce qui est interdit à tout être « non humain » (a-manuya). Telles seraient, si l'on peut dire, les racines indiennes du motif; il est aisé d'en prévoir d'avance l'interprétation hellénisante; et il paraîtra dès lors naturel qu'un



1'10. 303 — Lutters (cf fig 171 b et 172 a)

Musés de Calcutta, n° G 82. Hauteur om 28

Ct. 4381, pl 148.

simple assassin à gages (celui de gauche sur la figure 266), la main droite appuyée sur sa massuc renversée, puisse affecter exactement la pose de Héraklès au revers des mounaies des Kusanas<sup>(2)</sup>.

Du type puissamment musclé de ces spadassins, on peut à présent rapprocher celui du brigand Aŭgulmala. Les fouilles du D<sup>\*</sup> D. B. Spooner à Sahri-Bahlol<sup>(4)</sup> (1910) vieunent de permettre à M. J. Ph.

(a) Divyácadana, p. 373-373. Erret, Illandbool of Chinese Budhhim, p. 106, et ses sources clinoses souraent done tort de consulérer les mahá nagna comme des esprits. — Le Lalia-ettera (ét., p. 200, l. 21, et Irad, p. 176) attribue aux jeunes (ét.) qui gradent les

portes de Kapilarastu la force d'un maka nagna Cf encore Aradona-sataka, n° 88 (11,8), etc

on Gazovza, Cat , pl XXV, 1-4, et ef notre planche V, 13

(3) Il semble, d'après le témoignage concordant du D' D. B. Secosza et de

Vogel d'identifier ce criminel personnage, assurément le cas le plus désespéré qu'ait jamais converti le magnétisme personnel du Buddha. La figure 304 ne le met pas en scène moins de trois sois. A droite il se prépare à égorger une semme, apparemment

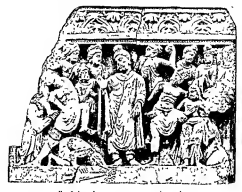


Fig 30% - Le convension de unicina incerimite Musée de l'eshawar. Provenant de Sahrs-Bahlol. Fortilles du D' D R. Srooves (1919) Photogr de l'Archeol p tel Surrey

sa r centième s, d'autres disent sa a millième s victime : la tradition populaire, docilement répétée par les textes, voulait même que ce fât sa mère (0). Déjà il la tient par une mèche de sa longue chevelure flottante en même temps qu'il lui appnie sur la hanche son

Sir Aurel Striv, qu'il faille décidément écarter pour le nom de ce village l'orthographe Shahr I-Bahlol que nous axions d abord adoptée (1, p. 11-12) parce qu'elle avait l'avantage de présenter un sens

" Hicay 15150, Irad Stan. Jeury, I.

p aga; trad. S. Beat, II, p 3; trad WATTERS, I, p 381, Sp. Hanny, Manual, p 249 el min Biganozz, Vie, p 233; Fa-nies, chap xxt Gustasses, Ging cents Contes, 1, p. 148 et suiv.; Thera-gatha, corr, etc.

genou gruche, quand il est arrêté par l'intervention du Bienheureux vers lequel il se retourne Toutefois celui ci, ne pouvant regarder de deux côtés à la fois, ne lui fut face que vers la gruche, au



his 3 5 — knieus yn ukus stier Uuseim far kolkerkands (Berlin) Hauteur om Jo

moment où le bandit, furienx d'avoir ét. dérangé, se precipite dans un montement volent comme pour fuire voler d'un seul coup ile son glave, rejeté en arrière par dessus son épaule gruche, la tête de l'importuir. Mais la douceur bienveillante du Maltre a vite fut de briser le brutal étan du meurtrier professionnel. Pour la troisième fois le voici prosterne à terre (1) par un geste renouvelé.

1. Sa ma n a laissé échapper son et u telas et not s'ass ns ern voir sur la photographie que la pointe du plaire s'éta t apontan ment mouel etée : comme ja l's des figures 139-141, il a répandu ses elieveux sons les pieds du Bienheureux. La scène prend ainsi tout à fait les allures d'un vydkarana (ef. l, p. 275) comme si le brigand d'aujourd'hui était destiné à devenir un des Buddhas de l'avenir, et cette contamination avec la « prédiction de Dîpankara » cadre singulièrement avec le rôle que le cas singulier d'Angulimâla devait plus tard jouer dans la doctrine mahâyâniste (1). Le fragment du musée de Berlin (fig. 305) ne nons le montre - et encore très imparfaitement - qu'au moment où il se lance contre le Maître. Nous l'apercevons également de dos, la main gauche tenant toujours la gaine et la main droite repliée le glaive. Mais ici sa coiffure earactéristique laisse voir, plus claitement que sur la figure 304, qu'elle est bien faite, conformément à la légende, d'une « guirlande de doigts » coupés à ses victimes (2). Si l'on met à part ce signe particulier qui ne fait que traduire le surnom d'Angulimála, on constatera que son costume se réduit au pagne des gens de basse caste.

À côté de ces personnifications de la force physique, nous dovons ranger les soldats, également assez fréquents sur nos bas-reliefs (fig. 31, 201-204, 292): mais cette fois ce n'est plus dans leur musculature, c'est dans leur costumo que nous avons cru rencontrei des détails empruntés à la vie réelle, depuis le loind harna-; chement des mercenaires grecs jusqu'à l'équipement léger des auxiliaires indigênes (cf. I, p. 402-404). Nous retrouverions par exemple dans les textes comme sur les monuments (fig. 356; ) cf. fig. 227, 270, 373, 402) leur glaive large et généralement court (\*). De même leurs enirasses nous avaient déjà rappelé les ,

les traits de l'armée de Mâra, d'une fleur de lolus Toulefors VI J Ph Vogel reconnaît dans ce detail la «conronne de dugts, dont il va être question Gest là un point dont l'examen direct de la pierre permettrait seul de décider

(1) Cf keny, Histoire du Bouddhisme

indien, t II, p 409

(1) HIUAN-TSANG (for land ) specific bien

qu'il s'agil d'une couronne

4 Annies, Indica, 1vi (cf. Nearque dans STRABOY, XV, 1, 66 . µzxzipzi whatzizv tpianger), dil que la longueur de ces épées «ne dépasse jamais trois coudees (soit environ 1" 35) elle n'en attemt pas deux sur les monuments de cataphractes écailleux de l'Asie autérieure nous aurions aussi bien pu en rapprocher les armures tibétaines et japonaises, car elles sont faites, comme celles ci, de plaques reliées par des cordon



Lie 306-307 - Solders he n'année de Mani (el fp. 201-204)
Fig. 306 Muses de l'ahore, n' 461 Hauteur on 32
Fig. 307 Muses de Lahore, n' 541 Hanteur or 41

nets<sup>(1)</sup> Il va d'ailleurs de soi que soldats de métier ou nobles personnages portaient a Loccasion le même habit de guerre. C'est d'une pareille cotte d'aimes qu'est revêtu sur ses monnues le roi

nous connus of Barhut, pl XVII 1 et Ajanta fig 37 38

O Leur mode de fabrication vient dêtre définitivement élneidé par les trou vailles de Sir Aurel Strin, du cient Khotan p a 5a et Add AVI, Ruins of desert Cathay t I, p 443 et fig 138 — Voir auss pour I A vyne Lanan Mon of Annech, I pl. 18 20 28 Borra Mon de Annec, I pl. 18 9 0 0 27 et et Passe p Avenure Mon egyptens, pl. 46 Faut il rappeter les force plumate (faites de lamelles imbriquées) des Parties dans Jeste 1 2 et ° Kuṣaṇa Vasudèva (pl. V, 15 et 17)<sup>(1)</sup> et sur nos bas-relies tautôt (fig. 373) un général des génies, tautôt (fig. 201, 204, 402, 404) le dieu Mâra en personne.

Les dévons et les grotfsques. - Aussi bien quelques-uns de ces prétendus guerriers appartiennent en fait à l'« armée » de ce dernier (cf. encorefig. 307, en bas) et ne sont par suite que des démons déguisés; mais cela n'empéche nullement que leur déguisement n'ait été copié d'après nature. C'est ainsi qu'aujourd'hui des figures furibondes de soldats européens ont pris la place des anciens dedrapala à la porte des palais indiens (2) ou des pagodes d'Extrême-Orient : tant l'imagination indienne, hon moins que la chinoise, transforme volontiers on diables les étrangers. Qu'elle sût d'ailleurs où puiser dans son propre fonds, les références précédemment données (5) le prouvent; et nous ne reviendrons pas plus sur les sources indiennes que sur les reproductions tibétaines de toutes ces figures démoniaques. Nous ne nous attarderons pas dayantage à y rechercher l'origine de plus d'une des fables débitées par les Grecs sur les prétendues peuplades monstrueuses de l'Inde (4). Enfin nous ne nous étendions pas sur les curieuses analogies que certaines d'entre elles présentent avec les créations de notre moyen âge : nous avons déjà dit que leur intérêt justement consiste en ce fait qu'elles pourraient aussi bien figurer dans une tentation de saint Antoine que du Buddha, dans unc «destruction du sacrifice de Daksa» que dans un Jugement dernier. Notons seulement, saus sortir de l'Inde, que tous leurs traits (yeux torves, chevelures hérissées, dents proéminentes, langue dardée, faces abdominales, têtes d'animanx (5), etc.)

<sup>(1)</sup> Cf. GARBNER, Cat, pl XXIV, 8-14, et V Suith, Cat, pl XIII, 8-11.
(1) Cf Th Bloch, Z D. M. G., 62.

<sup>1908,</sup> p. 371.
(\*) Cf I.p 404, n 1; ajouter Mahábharata, Saupitha parran, 7, Bhågawatapurana, IV, 2-7, etc.

<sup>(9)</sup> Cf par exemple STRABOY, 3V, 1, 57.
(9) Nous devons rapproches du génie à atte de house de la figure 20 à le Naisgamean des Jaines (cf. Epigr. Indica, II.
pl II ou A. M. I. pl. 186, et plus has, p. 128, n. à) Pour des figures analogues en Auc centrale, cf. A. Gattwarat, Alb.

reprinitiont plus tard sur les images dites tantriques, et qu'à ce moment des textes nouveaux nous permettront de donner des noms n toute cette racaille iconographique (). Les livres dont nous nous sommes servis jusqu'ici ne condescendent pas à une exposition aussi

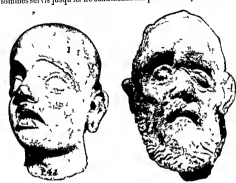


Fig. 308 309 — Texes enormouses

I' 308 Muses de Calcutta P & 1 Ha teur om 15

Fig. 309 Best sh Museum Hauteur om 19

détailée de ces superstitions populaires tout au plus nous per mettent-ils de dire à quelles couches inférieures de la inythologie in dienne appartienment ces prototypes gandhâriens d'une bonne part du panthéon bouddhique postérieur Ce sont eux sans doute qu'ils

Ault Turk fg 57 5g et (avec tited éléliant comme sur noite frure 307) 313 en Choe et bl. Cavavava Union arche l'gipe it is la Choe applentionale pl. 121 122 et 1 [p. 31] (Cl. Iconor bo Ille pue II partie 6 1942) 1 - 11 introduction — I our les croyances pe puls res encore courantes un les diverses espèces de fluits 1902; W. (2002): In Introduction to the popular Lel ann and Folk-lore of Vorthern Ind a p. 192 et an v. désignent sous ces noms de pièdea et de rilisara, que nous ont rendus familiers les légeules du Kuçmir et de Geylan. Une contreéprense à cette assertion mous est aussitôt fournie par les fresques d'Ajanță qui, au vi siècle, représentent eucore exactement de même, au sexe près, la horde grimaçante des diables de Mâra et celle des goules authropophages de Simbaladstpa (0). Remarquons en passant que nos textes nomment en même temps qu'enx les prèla on e trèpassés : or nous ne mous souvenous pas d'avoir aperça au Gaudhâra le type de ces larves ou spectres, au sentre en forme d'outre et à la bouche en trou d'oignille, qui plus tard out leur place marqu'e dans toute représentation bouldhique de l'univers<sup>(0)</sup>.

C'est surtont à propos de ces diserses sortes de démons que la virtnosité de nos artistes s'est ingéniée à créer des figures hidenses on grotesques : aussi serait-ce le lien d'étudier -- si nons ponvions nous uttarder à loisir — le sentiment et les procédés de la caricature dans l'école du Gandhara. Comme un devait s'y attendre, sa verve satuique s'est surtout donné carrière chez les têtes en mortier de chaux, si aisées à égayer ou à déformer d'un pre-te coup d'éhauchoir dans la matière encore molle. Nons mons déjà expliqué plus hant la provenance des quelques épaves do ce geme qu'ont recueillies les musées (1, p. 195-196), mais nous n'en avous encore montré ancun échantillon. Les figures 308-310 ne manqueront pas de nous divertir comme de bonnes plaisanteries que tant de siècles n'ont un refroidir. Elles témoignent d'un sens carientural dont il importait au moins de signaler l'existence. On voit même qu'à l'occasion la satire sculptéo n'épargnait pas plus le moine que le brahmane : l'hébétude idiote du jeune novice à la têto rasée, que soulignent si luen, parallèlement à ses sourcils relevés, les coins rabaissés de sa bonehe hée (fig. 308), no le cètle en rien, an point de vue du ridicule, à la laidenr grimaçante de vieil anachorète barbii (fig. 309). Et qu'on ne vienne pas dire qu'il ne s'agit là, tout

<sup>(1)</sup> Ajanta, pl 8 et 74 - 17) Cf Iconogr bouddhoque, 1" partie, p 75.

compte fait, que de fantaisies exceptionnélles dues à quelque lumoriste par basard égaré au Gandhára: rieu n'est plus aisé que de suivie cette veine drolatique, se prolongeant à la faveur de l'influence de l'école aussi hien dans l'Inde que dans l'Asie centrale. D'une part la fresque d'Ajanta représentant la Tentation du Buddha est un véritable concours de grimaces, de l'autre tel masque de Tourfan que nous empruntons à M. Grünwedel (fig. 524)

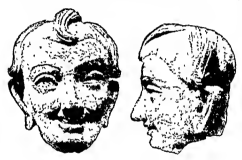


Fig. 350. — Tire courges (face of profil).

British Vussum, Hauteur o m 19

se distingue sans doute des deux images gandháriennes des figures 3aß et 3ag par la proéminence desses yeux exorbités; mais par ailleurs son effet comique est obtenu exactement à l'aide des mêmes procédés. C'est à savoir, comme dans la figure 3oq, la déviation de l'arète du nez et la desymétrie voulue des deux mottes du visage, et, comme dans la figure 3o8, le détail familier de la bouche ouverte laissant voir la rangée supérieure des deuts à côté de ces charges d'atelier, des têtes du genre de la figure 31o — qui avec son crâno consiquement orné de quatre mèches et son Inlanté narquoise, semble sur le point de tirer la langue au spectateur—savent être, sans presque forcer aucun trait, d'une bonne humeur irrésistible. Elles nous acheminent en même temps, par leur évidente fidélité à la nature, vers les types si fortement réalistes des figures 311-312. Devant celles-ci nous ne savons déjà plus très bien si l'artiste s'amuse encore à outrer ou s'il se borne à croquer sur le vis la physionomie particulière d'un individu, voir e même les signes earactéristiques d'une race. Mais bien que de la earicature au réalisme il n'y ait qu'une transition insensible, nons ne pouvons néanmoins mélanger les deux questions; et nous devions attendre de nous trouver en face do spécimens certains de donateurs avant d'aborder le problème ethnographique posé par la saisissante variété de tous ces masques humains (cf. plus bas, p. 100).

Les géries. - Hâtons-nous cependant de reprendie le fil de notre essai de dénombrement. Prêtas, Râlsasas et Piçâcas, en leur qualité de mauvais esprits, ne nous sont guère nommés que parmi les ennemis du Bienheureux, et c'est pourquoi nous les avons compilis sous la dénomination commune et mal famée de « démons ». Les dieux mis à part, nous réserverons le nom mieux porté de «gémes» aux autres êtres surnaturels qui sont au contraire régulièrement eités, au début des sutra, dans l'énumération stéréotypée des adorateurs du Maître, «Nâgas, Yakşas, Asuras, Garuḍas, kimnaras, Mahoragas 70. Certains textes même, comme celui de «La grande Assemblée», font venir «des dix millo mondes» des multitudes infinies de divinités nommément désignées, à l'unique fin de rendre hommage au Buddha (\*). Il va de soi que nous n'avons pas la prétention de les apercevoir toutes, pas même d'en voir autant que ceux des moines qui en voyaient le moins et pour lesquels "une centaine seulement était visible". Comment se flatter

<sup>(1)</sup> Cf parexemple Duyatadana, p. 91, 290, etc " Mahasamaya-s", Digha-nihaya, II,

<sup>261 (</sup>Irad dans Bays Davids, Dialognes of the Bud Da, part II, p 282 el suiv., ou Grinelot, Sept Suttas pales)

de pénétrer exactement, après tant de siècles, le secret toujours si trouble et si vague de ces superstitions populaires, comment deviner quelles sortes de numina évoquait jadis à l'imagination de gens qui ne sont même pas nos ancêtres ce qui n'est plus pour nous que des nomina? Aussi bien c'est en vain que sur telle de ces catégories nous interrogerions nos documents : ils ne donnent pas

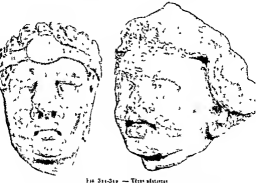


Fig. 31: Musee de Lahore, n° 25/25 Provenant de Whommed-Narai [7] Hauteur om 27 Fig. 31: Musee de Lahore, n° 25/37 Provenant de Kin Tanonn [7] Hauteur 10 m 23

Impression de savoir eux-mêmes tren de précis sur leur compte les Mahoragas on agrands serpents—, ne semblent par exemple qu'un terme machinalement répété et auquel ne correspond ancime forme spéciale : apparemment ils auront été englobés dans d'un apparenté des Mgos (cf. plus lass, p. 29). D'autres fois, comme à propos des kumaras, les conceptions paraissent avoir été des plus flottantes. Nous avoirs de jà con-taté que cette designation sest

attachée dans l'iconographie postérieure d'une part à des personnages à buste d'homme et à corps d'oiseau, de l'autre à des êtres humains à tête de cheval, tandis qu'une inscription de Barhut désigne ainsi des êtres à buste humain terminé en feuilles (1) : il s'ensuit que nous serions autorisés à ranger également sous ce chef soit les gémes, ailés ou non et sortant à mi-corps de rinceaux, qu'on trouve répandus jusqu'en Asie centrale (2), soit les centaures (3) familiers à l'école du Gandhara comore à la vieille école indienne (cf. 1, p. 210-212).

Ceci nous induit aussitôt à faire un curieux retour sur le premier chapitie de notie seconde partie (chap. 11). Quelque chose est en esset intervenu depuis, qui a fortement changé notre point de vue, nous voulons dire la lecture des bas-reliefs et l'expérienco acquiso de leur caractère foncièrement indien. A la vérité nous avions pris la précaution de faire remaiquer (I, p. 204) que nombre de prétendus « motifs décoratifs » pouvaient avoir «eu pour les initiés un sens traditionnel ou même une intention pieusen; mais à ce moment nous nous préoccupions avant tout de leur aspect extérieur. Plus soucieux à présent du fond que do la forme, c'est au contrane le sens intime de ces sculptures que reclierche iétiospectivement notie iegaid. Là où nous n'avions voulu voir que des centauxes, des victoires, des atlantes, des tritons ou des amours, nous inclinerions maintenant à reconnaître des personnages de la mythologie bouddluque et à les affubler bon gré mal gié de noms indiens. Tout nous y invite. Ce sont des Yakşas et

<sup>(5)</sup> Pl XXVII, 12 la pierre est brisée, mais rien ne garantit que, comme le vent CUNNINGHAM, ibid , p Gg, ils aient en des " jambes d oiseaux "

<sup>(1)</sup> Ancient Khotan, 1 II, pl LVI, Idekutscharr, pl XIX

<sup>(1)</sup> Peut-être même le suparna de la fi gure 89, les deux types lendant à se confondre (ef plus bas, p 40) Rapprocher d'antre part la l'alsini agramulhi (Jat .

n° 432) des balustrades de Bodh gayà (Riseybratit Mitta, Buddha-Gaya, pl XXIV, 2), du stupa n° 2 de Sauchi. el de la grolle xvii d'Ajanta (pl 142, b) que, comme la Demèter de Phigalie, est figurée avec une tête de cheval. - Toutefor M J Ph Voget nous signale & Calculta une représentation gandhérienne du Canda-Aumnara jataka (nº 485) dont les heros ont simplement la forme humaine

des Yakşin's qui décorent les piliers de Barlutt on les jambages de Sanchi (fig. 469 et su v.): comment ne les reconnaîtrions-nous pas au Gandhára, alors qu'ils jouent le même rôle de fausses cariatides ou d'allantes et urnent

également des soubassements de stilpa (fig. 313-314, 324-325, 335-338; cf. fig. 84-88, 104-106). Les putti ou amorini qui s'ébattent au pied de certaines statues (cf. fig. 364 à 386) nous révéleront hientôt leur qualité d'e enfants de Yaksasa: comment ne pas leur donner lo même nom quand ils lutinent tout pareillement des lions (fig. 91), s'alignent sur des fri-es (fig. 103), portent sur l'épaule de nsendo-guirlandes (i) (fig. 116-118) et s'y montrent, entre deux ondulations, avec lesailes an dos? Pourquoi les bouddhistes n'auraient-ils pas dénommé e Yaksas - ces Eros,



Fie 313 - Lane Plangeaur tin nier ne neder Museum für Lolbertunde, Redin. Uniteur com n?

alors que les chrétiens les ont haptisés «Anges»? Sur les deux dérnières des sept scènes hachiques que nous nons reproduites, ce sont d'incontestables Nâgas qui font la fête (fig. 132-133), alors que, par nature, on les aurait crus buveurs d'em d y a toutes les chauces du monde pour que, sur les figures (225-131), ce

soient leurs cousins les Yaksas qui imitent ce mauvais exemple, d'autant que leur réputation d'intrépides buveurs est bien établie dans la littérature (1). Nous allons ainsi de quasi-certitudes en vraisemblances : mais sur eette piste on ne saurait s'arrêter à michemin. Comment ne pas être tentés de reconnaître à leur tour des Nâgas simplement travestis à la grecque dans les soi-disant « titons » ou « dieux marins » des figures 122-124 et 126; et quelle manière plus naturelle d'expliquer leur pieuse attitude au coin des scènes édifiantes (cf. fig. 233, 271), sinon même leur apparition au revers des monnaies earrées frappées par llippostrates à l'usage de ses sujets indigênes (cf. 1, p. 242 et pl. 111, 19)? Comment enfin ne pas se demander avee M. V. Smith (2) si par la pseudo-gigantomachie de la figure 125 l'artiste étranger ne voulait pas figurer le combat d'un Dèva et d'un Assua?

Un point nous paraît hors de doute: c'est que toutes ces hypothèses inclinent dans la bonne direction. Elles tendent en effet, selon le principe qui nous a toujours rénssi, à retrouver une fois de plus le sens indien sons la forme hellénisée. Malhemensement, si tentantes qu'elles puissent être, elles ne sont pas toutes également susceptibles de démonstration. Plusieurs de ces figures échappent par définition, en raison de lem allure toute classuque, au plus sûr contrôle de nes identifications, qui reste l'accord entre les descriptions des textes et les représentations des seulptures. Nous ne lisons par exemple nulle part, à notre connaissance, que les anciens boudditistes se soient imaginé les Asuras on Dinavas sons d'antres traits que les dieux; et plus tard, nous ne percevous entre les Dèvas et leurs ennemis traditionnels aucune différence quand nous les voyons aux prises sur tel las-tellet de Boto-Boudonr <sup>10</sup>. De même, il est significatif que le Nága ne revête jamas

<sup>(</sup>c) Voyez plus has, p &2, et el Veghaddia, n, 3, etc. (c) J &5 B, (AMH 1, 3 (1889), p x33 (c) B & F & O., t (V, 1909, p 22

<sup>—</sup> Tontefois dans les Alth Kult • Turk , fig 173 et 295, le Prof A. Gai verore cont reconnaître l'Asura Vémantra dans une figure d'aspect démonaque

la forme d'un triton quand il a un rôle à jouer dans numporte quelle scène legendaire il se peut fort bien que l'idée d'attribuer à cette sorte de génie aquatique le type de l'ichthyocentaure ait traversé la cervelle de quelque artiste indo-grec, mais force est alois d'admettre que l'essar n'eut auenn succès auprès des fidèles



Fo 316 - Lance Areanse
Museum fur Follerhunde Berten Houteur om 12

et ne subsista dans le répertoire qu'ut titre ornemental. Il se peut même que plus d'une tentative isolée avorta complètement, si réussie fût-elle, comme il semble que ce fut le cas pour la figure 1 a filien ne prouve en effet que l'adaptation entre les motifs d'art étranger et les conceptions indigênes aut réussi du premier coup et sans tâtonnement aueun le contraire est même infiniment plus vraisemblable, et nous ne serious nullement surpris que plusieurs

26

un Gandharva

de ces figures décoratives, que nous ne rencontrons plus qu'accessoriement et en marge des bas-reliefs, fussent des alaissés pour compten de la clientèle indigène aux premiers artistes immigrés. D'autre part ces avoitements ou ces demi-succès pourraient expliquer quelques-unes de ces inexplicables réapparitions de motifs qui surgissent à nouveau de la fiçon la plus inattendue dans l'iconographie postérieure (ef p 32 et p 3h) Mais si ces considérations peuvent jeter quelque join sur les origines de lécole, elles ne sont pas faites poin celaireir le brouillamini mythologique que nous cherchons à démète. Tout compte fait, les seuls renseignements certains nous sont fournis par les scènes figurées, et, en fait de genies, celles-ei ne nous montrent, autant que nous sachions do façon assurée, que des Yaksas, des Nágas et

Par une coincidence digne d'être notée, encoie qu'elle n'ait plus rien qui nous surpienne, c'est également sur ces trois ordres d esprits que les documents cents nous renseignent le mieux A la venté, ils en citent fréquemment un quatrième, enr, dans un louable effort de classification, ils ont iépaiti en quitre grandes cohortes tonte cette armée de genres, sous les ordres de chacun des dieux gaidiens des quatre points cardinaux Mais les kumbhåndas du Sud ne sont apparemment là que pour mémoire et par symétrie, et les textes les associent plus volontiers avec les démons Ráksasas et Pictes dont il a été question plus haut (1) Apparemment c'étrient des nains obèses et difformes, signifement qui s'applique singulièrement bien aux lutins ventrus et courtauds de Sânclu (fig 464) et d'Amuravatı (fig 465) Aussi serait-on tenté d'appliquer à ces derniers le nom de Kumbhandas, par opposition avec les types plus relevés et même élégants de génies (cf par exemple fig 469-471) que les imagiers indigènes connaissent également mais ce n'est pas à nous de prétendre intro-

<sup>()</sup> Gest ce qu'il est facile de vérifier par exemple à la de de l'excellent index d'i

duire après coup dans ces nébuleuses questions plus de précision que n'en ont mis les Indiens eux mêmes (ef plus bas, p 41) Avec les Gandhaivas de l'Est nous sommes un peu plus heureux





Fig. 315 316 - Gives musicians (Garananas 1)
Fig. 315 Viscoun fur Vollerhunde Berlin Hauteur om s
I g. 316 Viscou de Lobo e n° 238 Un eur on 18

nous en avons aperçu au moins un, Pancaçikha (fig 246-247) C'est aussi le plus célèbre d'entre eux et celui dont nous entretiennent le plus volonitiers les écritures<sup>(1)</sup> encore tout son signa lement tient il dans sa taille gigantesque et son talent de harpiste

la fréquence de ses reproductions en Asse centrale consulter la lex de A. Grav webet. Also Aust. Turk ou il n'est pas ment onné mo na le vingt fois

<sup>1)</sup> Vaharasiu II p 49 III 197 Iradána Catala 17 III rs Div ps Da logues part II p 24h et 259 Ilahá ramsa xxx 70 xxx 82 etc — Sur

Le goût professionnel des Gandharvas pour la musique nous inviterait bien à léserver plus spécialement ce nom, de préférence à celui plus banalisé de Yakşa, pour ceux de nos génies qui sont des virtuoses du luth ou de la flûte droite (fig. 315-316): mais il faut avouer que cette hypothèse est tout à fait en l'air et force nous est de clore ici leur chapitre. C'est au contraire le moment d'ouvrir celui des Yakses et des Nâgas, sur lesquels les textes ne tarissent passivite — non plus que, par un effet réflexe, sur l'ennemi héréditaire de ces derniers, les Garudas.

#### S II. NAGAS ET SUPURVAS.

Les Nâgas. — Nous ne devons pas nous laisser illusionner par le caractère et le pouvoir surnaturels de ces génies : en fait leur condition est inférieure à celle do l'homme qui les vénère parco qu'il les craint: « Nous autres Nâgas, avouent-ils eux-mêmes, nous sommes des êtres déclius... » Les textes les classent comme intermédiaires entre l'homme et la bête, sinon mêmo comme des bètes (1). Leur misérable condition leur interdit d'aspirer d'embléo au salut et ils ne sauraient prétendre à la condition de moines (2). Habitants des fontaines, des lacs ou des rivières, ils peuvent être bienfaisants ou malfaisants, au gré de leur humeur. Les uns comme Elâpatra, en répandant à la boune saison juste ce qu'il fant de pluie, assurent la prospérité du pays qu'ils liantent; d'autres, comme Apalála, le désolent au contraire par leurs inondations périodiques (); certains enfin sont redoutables à tout venant et sèment autour d'eux la mort par le seul poison de leur regard ou de leur haleine (). Comme nous l'avons vu, les meilleurs d'entic

dhism in translations, p 401.

<sup>(</sup>i) Diegaradana, p. 333, 1-8, 344, 1-8, 345, 1-6, etc. Cf. Hitzy-reiva, Wim. I. p. 52, ou Rec., I, p. 64, Chavxes, Cinq cents Contes, I, p. 360, (i) Mahrangga, 1, 63, Warre, Rad-

C Sur le premier voir literative.

Mem, 1, p. 152, et Rec, 1, p. 137 (cf. 154, p. 11, et Dirydraddan, p. 475), et notre vol 1, p. 503 507, sur le second, ef notre vol 1, p. 545-546

C C Drydraddan, p. 331

eux payent au Buddha le tribut de leurs éloges et viennent mettre son recours en lui, taudis que la méchanceté des pires provoque l'intervention du Bienheureux

Le trait le plus curieux est que sur nos bas-reliefs leur forme n'est pas moins variée que ne l'est dans les textes leur caractère, et qu'elle semble même se modeler quelque pen d'après lui Aux «mauvais nagus», ainsi expressement désignés, on donne la forme purement animale (fig 22h-227) et cette simple constatation coupe court à toute velleité (cf plus haut, II, p 21) de spécialiser dans l'acception de reptiles «noirs et venimeux» le terme de mahoraga Nous etions d'ailleurs prêt à affirmer que l'école du Nord-Ouest n'avait jamais prêté à ses serpents propiement dits les têtes multiples dont les gratifie et hbéralement l'inde centrale (fig 228 et 466) quand les soulles de Sahri-Bahlol ont justement mis au jour, sur une version nouvelle de la visite d'Élâpatra au Bienheureux (1), un serpent polycéphale (fig 317) Sur d'autres répliques, nu contraire, nons avons vii cet Llipatra et sa Någi prendre un aspect parement authropomorphique pour demander la protection du Miltre (fig. 251 a) Sur la pierre il est impossible de deviner si, comme le voulait et le veut encore la croyance populaire du kaçmir, on reconnaissut néanmoins sa véntablo nature «à sou clugnon tout dégouttant d'eau » (3) Mais le plus souvent, comine Kalika (fig 194-196), et Apalala (fig 270-275), ils gardent jusque sous la forme humaine un indice de leur condition repti-

466 et pour erus de l'Asic Centrale A Gastwagar, Alth Ault Tark, J. g. 61. Yous riserrons enfin pour l'iconographie du Bubbla. la question de ses imagres assissa sur les rej lis et abrilées par le cl. aperon du serpen i Murilinda (ef. 1. p. 616). <sup>60</sup> Régionaragent 1. 200 d'après (6.

O' Telle, est du moins l'interpritation que nous proposons pour celte cècne les comme à Bartut (pl. VII). Flipatra se présentecent au Bod lin d'abord sous une forme animale et polycéphale pais (à la gauche du panneau) sous une forme hu maine à chaperon de cobers des moines de filels la quies et un curreux Vajra plan paré d'une peau de tion com létera de la la companie de full un. Piur les serpeus polyceplats de linde of set même fig. 238 et

<sup>&</sup>quot; légatarangent : 200 daprès le Deyaraduna p 316 cest de leurs moins que astanteroil l'eon dapres Cauvarves l'ang cente Contes n 250 t ll p 200 ce cerait de leurs pieds

henne dans le largo chaperon de cobras qui jaillit d'entre lems épaules pour s'épanouir au-dessus de leur tête.

Nous reconnaissons là un procédé renouvelé de l'ancienne école udienne (fig. 468): la seule différence est qu'au Gandhara le chapeion est presque toujours simple même chez les Nâgas (1), tandis qu'a Barbut, à Sânchi et à Amaravati, il ne l'est que chez les Nagis; d'autre part, lors même que le con de serpeut part de la naissance des reins et s'enroule sur lui-même avont de s'épanouir en capello, les replis n'en sont pas visibles des deux côtés du corps comme sur les images de Mathura (fig. 467) A ces détails près, le type est visiblement emprunté à l'Inde centrale: mais il ne faudrait pas croite que cette conception fût étrangère on folk-lore du Nord-Ouest. Huan-tsang a recueille en Udyana l'histoire d'une jeune " Năgi qu'un roi du pays avait épousée pour sa beauté et à qui lo chaperon de cobras issait fort inopportunément de la nuque au unlieu des ivresses de l'amoui (2). Car, soit dit en possant, les umons entre linmains et Nágas ne sont pas rai es dans la légende, et, de tous les sujets d'Alexandre, les Indiens auront été les moins surpris d'opprendie qu'il était le fils d'un scipent (4).

Comme nous ne faisons pas ici de mythologie in même d'iconogiaphie compaiée, nous ne rappellerons que pour mémoire l'hydre des Grecs et le dragon des Chinois, qui ne sont apiès tout que des Nagas (a). Mais il est un point sur lequel il vaut la peine d'insister. Nous avons constaté sur place que la conception du serpent à face

coute dans la Royatareagum, m, 490 et fi sullit d'adleurs de renvoyer sur ce point aux innombrables ropproctu mendivréuns par l'Escussos dans l'introduction de son Tree and Serpent Il oratip Voir notamment, 2° éd. p. 14, sa description de l'hydre d'un sarcophage de Florence, et ef encore pour le dragon notre vol I, p. 24 ét fig. 90, 277, et A GRUWEDEL, Alth Ault Turk, fig. 305, 307.

O' Voir toutefoix des Migas polycephales fig 196 et A M I, pl 145, 1, et même une Nigi sur notre figure 133 o' Mfm, 1, p 146, Rec, 1, p 129, Cf pour un autre de ces mariages muites Replatranguri, 1, 203 et sur La reappa ruton de la forme anunale du Nêga su moment sort du sommel, soit de l'umon sexuelle est expressément notée par le Mahanagga, 1, 63, 5

<sup>(1)</sup> C'est aussi le cas d'un roi du kaçınlı.

humame, déja connue de la Régaturangun (w. 601), est restée la plus courante au hacmir; d'autre part des Nâgas ou Nâgis à buste humam et à queues serpentines se retrouvent non seulement sur les ficsques d'Ajantà ou sur les sculptures du Magadha et des Sept-Pagodes, mais dans le panthéon tibétain (d) Aussi umaginerait-on volontiers que ces génies des eaux n'étaient hommes que



110 317 - Lester of Asol Paleans (et lig 251 a) Misses de Peshawar Procesant de Sahrs Bahlol Hauteur o et 33 Fouttes de Sie Aurel Stens (1910) Photogr de l'Archivological Survey

jusqu'à la ceuture. On a même supposé qu'au Gandhara le bas de leur corps, ordinairement eaché derrière un repli d'onde ou le rebord d'un bassia, était conçu à la façon de celui des tritons ou des sirènes, et qu'il n'était dissimulé à nos yeux que par un raffinement d'artél. C'est là une supposition purement gratuite, et qu'auçun

b) Cf. Ajanti, 1g 16 ou J I 1 I, 1900, fig 17-20 (mais aussi des Nigas humain à chaperon ibid, fig 55 55, ou Care Temples, pl XII), J 4 janv

fer 1909, socie de pi 7, Bibliotheca Buddiera, t \ pi 77

CREWEDEL-Bengers, Buddhist Art in India, p. 106

détail plastique n'est venu jusqu'ici confirmer. Si nous ne voyons si souvent les ondins et ondines qu'à mi-corps, c'est simplement, à notre avis, parce que la tradition voulait qu'on les représentat dans leurs habituelles retraites; au eas où soit le sujet, soit la fantaisie de l'artiste les fait sortir de leur humide séjour, ils ont des pieds à la tête la forme humaine (1) (cf. fig. 273). Si l'on eherche, comme de raison, un prototype gandhârien aux images mi-partie d'Ajanta, c'est au triton qui déroule au coin des pignons sa queue décorative qu'il faut vraisemblablement s'adresser : et nous inclinerions justement à voir dans les reprises postérieures des lignes essentielles de ee motif un de ces cas de survivance ou plutôt do résurrection dont il a déjà été question plus haut (11, p. 26) ct dont se leurre le besoin de nouveauté des générations postérieures. " Mais en ce qui concerne les scènes légendaires, il faut bien se rendre à l'évidence de nos bas-reliefs et reconnaître que les zéloteurs bouddhiques ont tenu à n'y voir figurer que des Nagas à l'ancienne mode, serpents n'ayant rien do l'homme ou hommes seulement encapuchonnés de têtes de serpents (2).

LES SUPARVAS. -- Si, ou Gandhâra, la plupart do ces ondoyants géuies ont ainsi tendance à otténuer leurs tares animales au profit

(1) Il en est de même en Asie centrale Cf. A. Grivweret, Alth. Kult. Turk., fig. 243 (Nigas vus à mi-corps) et fig. 287 (Nigas p. pied).

fig. 287 (Ndga en pied).

The cas de l'Ellipatra purement sathropomorphe le notre figure 25 a esteceptionne!; cf. celui de Barhat, pl. XIV.
et le couple de Nágas assay pl. XVIII., t.
Nois concevons mal comment, derant
l'évidence de cette planche, Cervusans,
après avoir constaté que «dans les seulptures de Barhut les Nagarájas sont certanament reprécentés sois une forme
entièrement lumasince la es-différences
des homines que par le dais fue chaseron

de serpents au-dessus de leur tête\*, peut ajouter: «Le fais observer loutefois que les bâgls sont insarablement re-présentées comme seulement demi-lutuaines. ... » Mais notons à notre tour— et cece prouse combiene, en matère auxi fuyante, af faut être prudent dans ses sesctions — que, sur un autre baserdief de Barbutt, qu'il ne reproduit mâl-leureusement pas, il assure soft viu déjà deur Nigle «femmes seulement jusqu'à la centuire ou plutôt jusqu'aux lombes et finsvent sud-essoits en de nombreut repla écsilhour de queue de serpents. (Sièpe of Birahut, p. 26.)

de leurs ressemblances humaines, il en est advenu tout autrement de leurs eternels persécuteurs, les Suparnas ou Garudas — les

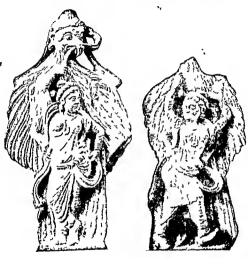


Fig. 318-319 — Cantra trittery tri Nicl

Fig. 318 Processant de Samphan

Fig. 319 Processant du monastère superiour de Vaihou

Ct. G.B.S.T., pl. 22 24 ABJ pl. 213.

deux mots sont synonymes. Co n'est pas que le génie volant passe pour disposer d'un monidre pouveir surnaturel que son rampant adversaire et ne puisse également se muer en homme a son gréC'est ainsi, par exemple, qu'un jataka (nº 154 de la collection pâlie) nous montre deux de ces mnrtels ennemis se coudoyant sous ce même travestissement dans la cohue d'une fête à Bénarès. Mais, pour nous, la question est moins de savoir quelle forme ils sont susceptibles de prendre que celle qu'ils ont adoptée sur nos sculptures : et, cette fois encore, nous éprouvons à quel point sont délicates et complexes les questions relatives à la figuration de ces mythes populaires. Si les noms propres gardaient leur valeur étymologique, il faudrait tout naturellement appliquer le mot de su-parna aux êtres a bien plumés nou, à la faveur d'un calembour, abien seuillus, que nous présente la vieille école indienne : mais nous avons déjà reconnu plus haut que ces monstres dont le buste humain s'engonce dans des corps d'oiseau ou des rinceaux de feuilles, nous sont, au contraire, désignés comme des Kimnaras (1); et, malheureusement, rien ne nous a été conservé du Garuda qui surmootait jadis la colonne, encore debout, de Besnagar (1). D'autre part, si la logique était ce qui règle les créations de l'art, on pourrait prédire à coup sûr que les artistes indo-grecs se sont empressés d'adapter à ces géoies rapaces et ailés le type classique de la harpie : or nous u'avons découvert jusqu'ici aucun indice qu'ils aient jamais utilisé ce motif et nous eo avons été d'autant plus légitimement surpris que la harpie reparaît dans l'iconographie postérieure (cf. 1, p. 212). Mais le plus étonnant est que, dans celle-cì, les Garudas ont pris, aux ailes et à l'exagération du nez près, la forme humaine. Au milieu de toutes ces perplexités, nous n'avons qu'un parti à prendre, c'est de serrer d'aussi près que possible les données de nos documents.

Voici ce qu'ils nous suggèrent. Le trait le plus frappant de la tradition indienne au sujet des Suparnas est leur inimitié naturello

<sup>(1)</sup> I, p. 210-212, et II, p. 22. CL encore les kimparas de Boro-Boudour (B, E F. E.-O., 1909, p. 34, fig. 21), ou de l'Asse centrale (A Gairwepte, Alth. Kult.

Turk, fig 30, on vor Le Coo, Chotscho, pl. 15) or Cf A.S I. Ann. Hep, 1908-og, p. 126 el suiv.

contre les Nâgas (1) il est donc tout naturel que nous ne les apercevions ici que dans l'acte de ravir leur proie Aussi bien, dans la légende bouddhique, leurs cruels instincts avaient jadis fourni au Bodhisattva une occasion de plus de sacrifier l'une de ses vies antérieures en rançon de celle d'un jeune serpent (2) Notons inci-



Fig. 330 — Mêne suser formant sonies de renna Musee de Lahore, n° 1045 Procenant de Sanghao Husteur o m. 10

deinment qu'il n'en faut pos plus pour que les fidèles aient pris résolument parti contre les bourreaux en faveur de leurs victimes, et, si l'on songe enfin de quel prix sont les Nâpis des eaux victimes aux yeux des voisins du désert, on s'expliquera aisément les raisons de la chasse acharacé que les génies font à leur tour aux Garudas sur les peintures du Turkestan Mais revenons à la genèse de

O Cest même le type de Lummité naturell d'après Jat., n° 331 st. 4 O Kathésani-adpara, chap au et go lag mands (tra l'Errosser)

<sup>&</sup>quot;Nov It Con Chotscho, pl 33 A Garantore 18th Ault Turk fig 128 583 f 28 I explication que nous proposons cisdessus de cra scènes est fondée

notre motif gandhârieu. Peut-être n'est-il pas inutile de remarquer que d'authentiques Garudas avaient gardé à Sânchi (1) et à Amarâvatî (fig. 466) leur forme d'oiseau de proie, ainsi qu'il sied à l'ancêtre direct du gigantesque oiseau Roc des Mille et une Nuits. Pour qu'il en soit de même au Gandhâra, il sussit que son titre indien de « roi des oiseaux » (2) ait évoqué aussitôt à l'esprit de nos artistes l'aigle de Zeus. Reste l'autre moitié du problème. Il arrive fréquentment à l'aigle grec de n'emporter dans ses serres qu'un simple serpent, ainsi qu'il le fait encore aujourd'hni sur les piastres mexicaines; et c'est d'un serpent, il est viai polycéphale, qu'il se contente également sur la figure 466. D'où a pu venir l'idée de lui faire, au eontraire, enlever de préférence des Nagas à forme humaine? La réponse apparaît clairement à la seule inspection de la figuro 318; le créateur du motif du « roi des oiseaux ravissant un génie-roptile » avait d'avance l'imagination hantée par lo souvenir du «Ganymèdo à l'aigle » de Léocharès.

L'inpression, parmi les premiers interprètes européens, fut même si forte qu'on voulut voir dans le groupe une véritable réplique du modèle gree et qu'on se erut en présence d'un Ganymède mèten : seulement il avait changé de sexe en route. L'insuffisance d'une pareille explication n'échappa pas à Cunningham :

sur des raisons purement indiennes Sans doule faut-il usus compter avec l'appoint des légendes indigênes relatives à la ferocité du retineu céléstes, raisseur d'enfants (cf W. de Vissen, The Tengu, ilans Trans A S Japen, XXXII, parl il, notamment p. 30, 87 et 91) — Peul-étre comvent il de rappeler à ce peopos ce que nous dit Philostraie de la haine iles montagnards du Gaucase inshen contre Parific (i de d'Apollonos de Tyane, 11, 31).

(i) Façade posterieure du linteau médian de la porte Est (ef Les bas-reliefs de la porte orientale de Sancha, dans Bibl de tulgarianton du Musée Guinet, t XXXIV, 1910, p. 74 et fig. 3), où il ressemble d'ailleurs plus à un grand perroquet qu'à un vautour

© ff. par exemple Duyanaldaa, p. 125-126, 345, 1 16, etc. — Fauth neorementer que le type de l'aigle bicéplade, prêté à Garuja en Aue centrale (A. Gausweste, Alb Kult Turk, fig 507), a étéretrousé par N J II. Massautt dans ses foulles de Taksagell (A. S. I., Ann Rep. 1912-13, p. 1h et pl Xb), et que sous le double nom de Garujh-Upegarudu l'at dians la literature loud disque l'objet d'un conte traduit par S Beat. Rom Leg. p. 380;

il reconnut — et c'était un premier pas de fait dans la bonne voic — que la prétendue réplique ne pouvait être qu'une adaptation, et conjectura que le soi disant Ganymède n'était autre que Mâyâ, la mère du Bienheureux, ravie au ciel. Le seul défaut de cette hypothèse ingénieuse est qu'elle n'aurait jamais traversé la cervelle d'un bouddhiste. Non seulement tout ce que nous savons

de leurs idées eschatologiques va à l'encontre d'une pareille « Assomption »(1), mais la pierre elle-même, par l'air de souffrance qu'elle prête à la jeune femnie, protestait contre elle. Enfin M Grunwedel a donné l'interprétation définitive en faisant remarquer la tête de sorpent qui, sortant de la nuque do la victime et, repliant son con flexible sons lo bec du vautout, essave encoro do le mordre. Aucune hésitation n'est désormais permise : il s'agit bien d'un Garuda ou Suparna enlevant une



FIG. 321. — GARDRE
EVERTATE DE COLPER DE MOAS
Brottoh Museum Hauteur o in 16
Cliché W Gross

Nagi qu'il a saisie à la taille entre ses deux serres; au risque de contrister les âmes sensibles, ajoutous qu'il ne l'enlève que pour la manger. Que ce groupe soit d'ailleurs une adaptation de celui de Léocharès (vers 350 av. J.-C.), nous ne voyons pas qu'on en puisse douter; mais il faut avouer que la ressemblance, sans doute déformée à travers de manvaises copies et mise au service d'un

brahmanique soient montes vicants au cicl, mais il n'est jamais question de rien de parcil à propos de Mayà (cf. 1, p. 381-385 et 685).

<sup>(9)</sup> Reconnaissons d'ailleurs que ces idées ne les empléhent pas d'admettre que non seulement le Buddha, mass quelques autres personniges de la légende

38

tout autre sujet, est décidément des plus loinfaines: tout au plus en reste-t-il quelque chose dans l'allure générale du groupe et le geste d'un des bras levé. Ce n'est pas seulement l'aigle de Zeus qui s'est déguisé en vautour de Visqu, à l'aide d'un turban et d'une paire de boucles d'oreille; la pose gracieuse de la femme, en contradiction avec sa physionomie douloureuse et la violence dont elle est victime, est évidemment due à une intrusion du goût indien (cf. 1, p. 229 et fig. 106, 335-336), tout comme l'opulence de ses formes.

Le motif est connu à plusieurs exemplaires, dont la plupart, d'ailleurs tout à fait analogues, proviennent des monastères voisins de Sanghao et de Nathou, dans le coin Nord-Est du Gandhâra (fig. 318-320, et A. M. I., pl. 114, 2): mais il serait vain de se fier au hasard des fouilles pour attribuer un intérêt local à ce sujet. Un autre spécimen pareil, appartenant à la collection Leitner et aujourd'hui à Berlin (nº 32623), est de provenance inconnue. Le travail d'orfèvrerie, destiné à servir d'agrafe ornementale à la bouffette d'un turban, que reproduit la figure 320, se retrouve sur la tête de figures princières originaires de Shahbaz-Garhî (frontispice de notre t. 1) ou de Takht-î-Bahai (fig. 415). 11 ne fandrait pas croire davantage que le modèle soit stéréotypé une sois pour toutes et que Garnda ne se nourrisse que de femelles; pas plus que dans les textes, il ne dédaigne à l'occasion de dévorer des mâles; tont au plus les préfère-t-il jeunes, parce que plus tendres (1). Sur le nº 950 de Lahore (hauteur, o m. 13), il empoigne à la fois un Naga dans sa serre droite et une Nâgi dans la gauche. Le même groupe se présente encore (fig. 321) en dimensions à peine plus grandes, mais compliqué par la présence d'une semme renversée à terre sous le vent des ailes, tandis qu'un personnage masculin, debout à gauche et le bouclier au bras, semble offrir quelque résistance à

c'est uniquement pour rendre plus vruisemblable la bonne pensée que lui inspire avant de mourir la vue des moines.

<sup>(1)</sup> C'est le cas dans le Naganands; si le Divydeadana, p. 344, spécifie que le naga-kumara qu'il enlêve est déjà grand.

l'éternel ennemi de sa race; à droite, on aperçoit enfin la trace d'un cinquième Nága: ici l'artiste ne nous montre pas seulement les victimes, mais toute la famille de reptiles où la sanguinaire irruption du roi des oiseaux est venue apporter le deuil.

Est-ce à dire que nous ne trouvions dans l'école du Gandhâta aucun signe précutseur de l'évolution postétieure du type de Garuda



Fio 319 — Masque pe Ganche En mortier de chaux Bretish Museum Ilanieur am a

vers celui de l'homme ailé au nez crochu qui a fini par piévaloir? Nons avons déjà dù noter le turban et les boucles d'oredle qui ornent de façon si inattendue le vautour de la figure 3:6 (6) Ces parures étaient bien faites, on l'avouera, pour pousser à la transformation de la tête de l'oiseau en une face presque humaine Déjà, parmi les têtes en mortier de chaux, nous en trouvons une dont le visage esquisse cette sorte de compromis et où le nez de l'homme commence à se recourber en bec d'agle (fig. 322) Les amateurs

O on remarquera que le Garuda de Sânche et celui d'Amarérati (fig. 1666) ont dest ces boucles d'oreille

## LES CASTES INFÉRIEURES

40

de l'art sino-paponais y réconnaîtront aussitôt - par l'intermédiaire de tel pendant de l'Asie centrale (fig 525) - l'ancêtre des masques, si fréquents dans nos collections, du Tien-kéou ou achien céleste » (fig 543) Voilà pour ce qui est de la tête, nous ne serons pas davantage embarrassés pour marquer les étapes de la transformation du corps Sr, au Turkestan, le Garuda chasse volontiers sous forme d'oiseau les serpents polycéphales, il lui pousse au contiaire des bras quand il devient à son tour le chassé sculement il garde encore, comme au Cambodge et au Tibet, les serres du rapace (1) L'Inde moderne n'a cu qu'à faire disparaître ce dernier trait, et le caractère anthropomorphique du type ainsi obtenu explique que, par anticipation, M. I. Burgess (2) ait ciu voir des Garudas dans les atlantes ailés de l'écolo gandharienne (fig. 84 et 314). Il a du moins raison en ce sens que, pour ce qui est des ailes, nons ne saurions découvrir aux modèles actuels du génie poiteur de Visnu d'autres prototypes gréco bouddhiques, mais, par ailleurs, le nez de ces atlantes no présente rien d'anormal et tout nous donne à penser (cf II, p 23) que l'école n'y a vu elle-même que de simples Yaksas

## S III LES YARSAS

Si les Nagas ont pour séjour les eaux souteriaines, les Yaksas sont avant tout les génies de l'air (\*) Quand Açoka est couronné et qu'il donne un ordre, «les Nagas, est-il écrit» l'entendent à une heue par en haut » Le meil-

les monnaies des Guptas (E. J. Rapsov. Indian Coms. 11 1V., 11 et notre pl. V., 21) et qu'ils rappellent les Kimnara.

et qu'is rappenent les Aimaara

(b) I I A I , 1898, p 40 et pl XXVI

et Buddh Art 11 India, p 52

<sup>(1)</sup> Cf les réferences données ll p 35, n 26 Chivanet loe Iul J, fig 41, 70, 2386 Chions encore au Cambodge les Garu les des bis-reliefs d'Applor Val (cf Bull de la Cammustan archeologyage de l'Indochne, 1911 pl 1 ll. | V VI) ou des terrasses d'Applor-Thom et au Tibet, V Gauverant Uydol gre, fig 159 160 n remarquera que ces l'as enles sur un corps dosseu se retouvent sur un corps dosseu se retouvent sur

Of Dnyaralina, p 373, 406, 427 etc Cétait aussililee de Bravorr Introd, p 600 L opinion de Cravarana (Barhat, p 23), qui leur donne la terre comme sérour, lui est personnelle

leur équivalent, si 1 on voul nt traduire l'eur nom, serait peut être de dire «les esprits» On conçoit qu'une appellation aussi large prête à confusion. A Barhut une inscription désigne comme Yaksa Viràdhaka, le propre roi des Kumbhandas. Parfois il semble que les textes étendent abusivement la même dénomination à toute la plèbe démoniaque dont il a déjà été question plus haut (11, p. 7.8),



Fig. 353 — La conversion du rarsa Âranta (el fig. 255 253)

Musee de Perhamur, nº 672

\*Theology de l'industigned Survey

et, inversement, c'est sans doute par abus de langage que les grands dieux Mara ou Gakra sont parfois qualifiés par les tevtes de l'aksa@. A proprement parler, il s'agut présentement des génies aériens à qui commande kuvêra-l'aigravana, le dieu gardien du Aord Nous Ceartons non sculement tous les gnouses à foruse monstrueuse, mais jusqu'aux nauß, si fréquents dans l'école indienne

<sup>&</sup>quot; Mahnasta, H. p. 261 f. 11, Rars Dantes, Dalgues, p. H. p. 297 — Sur le sens védique de l'alsa, ef A. M. Boren, J. A., mas-jum 1906

(cf. fig. 464-465) et plus ou moins parents de ceux qui servent de vahana à Kuvêra et aux Yakşinis sur les piliers de Barlint et de Mathurá (fig. 469, 472-473). Nous ne retenons plus ici que les esprits à forme purement humaine, quelque faronche que pnisse être à l'occasion leur aspect. Si d'ailleurs quelques-uns, en raison de leur dignité parmi leurs congénères, se présentent exceptionnellement sous l'aspect de grands seigneurs, il n'est pas doutenx qu'ils ne forment dans l'ensemble une caste de demi-dieux aussi méprisée que redoutée.

ll n'y a pas, en effet, à se le dissimuler : les Yakşas sont plutôt mal famés dans la littérature bouddhique, Évidenment, l'imagination populaire s'en défiait, et ce n'était pas sans cause. Leurs goûts étaient counus, et ces goûts étaient déplorables : qui voulait les satisfaire devoit leur offrir un bali de viande, de poisson ot surtont d'alcool (1). De ces brutales propensités provient leur zèle intéressé en faveur de la coutume des sacrifices sanglants (2). Elles les rendent même plus que suspects de cannibalisme. S'ils provoquent ici le miroge du désert (1), là une maladie épidémique (4), c'est uniquement pour satisfaire leurs instincts d'anthropophages. C'est de leur cruauté que se sert la légende pour éprouver la générosité sans bornes du Bodhisattva (5). Nous avons rencontré sur nos bas-reliefs un de ces ogres, le Yakşa Âtavika (I, p. 508), qui hantait un figuier des banyans et dont le nom souligne encore le caractère de déité sylvestre (6). L'auteur de la figure 253 s'est laissé aller - influencé sans doute par son titre de roi des Yakşas (1) - à donner une allure

<sup>(1)</sup> Jât., n° 113.

<sup>(1)</sup> Jat . nº 347

<sup>(\*)</sup> Jat , n° 1. Cf. les récits de Fa-men, ch 1. et Hivan Tsang, Rec , 11, p 325.

<sup>(</sup>a) Mahdeastu, 1. p. 253, Tiantina, trad. Scatterate, p. 11 et 46; Sürralan, dara, trad Ed. Huser, p. 123: Mahdeamsa, xxxvi, 82 et suiv., efc — Sur la persistance de ces supersilitons, ef. W. Grooke, An Introduction to the popular

Religion and Folk-lore of Northern India. p. 78 et suiv.

v) Aradana-sataka, 1v, 5; Jataka-

mala, viii, etc.

Sanlal dans Divyacadana, p. 41.

Nêga rêjîs portent parfois le turban royal en dépit de ce que nous avons dit plus haut de leur condition humitée

princière n cet habitant de la djangle Plus fidèles à l'esprit des textes comme aux idées populaires, ceux des figures 25 2 et 3 2 3 lui attribuent, sinon les cannes proéminentes, du moins la chevelure héussée, voire même la harbe lui.

sute que nous retrouvons chez tous ses congénères de Boro-Boudoui (ng 513) Si lon pense que ces tru culents personnages, leur général Péncika en tèle, ne font sur ce bas relief que remplir une mission pacifique, on doit reconnaître quils jouaient déjà à Java lo role quils continuent à remplir au Cambodge, celui de croque-mitaine (9) Il n'est d'ailleurs si cruel Valsa.

qui, sous l'influence de l'inestable bonté du Buddha, ne se eonvertisse, mus, pour beaucoup d'entre eux, ne mieux qu'on en puisse dire, c'est que ces êtres, jadis si volontiers séroces, sont devenus parfaitement inossensés et même serviables. Dans les textes ils font partie de la divine garde qui veille sur le futur Buddha, dès avant sa d'ernière renaissance. Nous les avons aperçus de nos yeux,



Fiu 324 — Yassa Porteca Musée de Lahore de al du n. 261 Hau eur du persannage a m. 083

lors de son Départ de la maison, en train de soulever les pieds de son cheval (fig. 183-184) Le Mahdeasta, qui confie ce soin aux quatre Lokapall's, cioit du moins savoir le nom du Vaksa (b) qui ouvrit sans bruit les battants de la lourde porte, et tel est aussi

<sup>11</sup> B F F E O , I, 1901 p 218 el 233 l\ 1909 p 15 (\$ 9) 1 Maha attu II p 161 l 3 Bemar-

quons qu'il en fait un sahoja ou sahi jata (cf. plus l'aut. l. p. 317) le Cl'an dala et par su te du Bu'ill a

l'office que nous voyons remplir à un personnage hirsute et barbu sur la figure 183. Ailleurs un de ses congénères, mais celui-ci imberbe, supporte, agenouillé, sur sa tête le symbole sacré des Trois joyaux (fig. 216). Toute besogne leur devient bonne pour la plus grande gloire du Buddha. Aussi les sculpteurs finissent-ils par en prendre à leur aise avec eux: dans la pensée de ceux du Gandhâra comme do l'Inde centrale, c'est sans doute, nous a-t-il semblé (cf. plus haut, II, p. 23), à des Yakşas qu'était assigné un rôle plus ou moins édifiant, mais toujours décoratif, le long des soubassements, sur la face des pilastres ou aux angles des piédestaux. Parmi l'humble cohorte de ces génies désormais asservis aux lois de l'art, sinon de la morale, on peut encoro, croyons-nous, ranger la curieuse figurine qui encadre, au musée de Lahore, un fragment de la Nativité du Buddha (fig. 324). On sent au premier regard à quel point elle rappelle le type de l'Hermès Kriophore et de son succédané chrétien, le Bon Pasteur : aussi les spéculations n'ont-elles pas manqué sur son compte. Toutefois le fardeau qu'il porte sur ses épaules, en le maintenant avec ses deux bras repliés, n'est, autant qu'on en peut juger dans l'état actuel de la pierre, qu'un vulgaire sac. La nudité de sa tête et de ses pieds, et la simplicité de sa tunique, en dépit de la coupe grecque de cette dernière, nous paraissent achiever de donner raison à M. Grünwedel(1) quand il y voit tout uniment «le porteur de tribut» de l'art hellénistique. Une preuve concluante nous est apportée par le rapprochement du Yaksa — celui-ci des plus indiscutables — que nous verrons tout à l'heure vider ce même sac de son contenu de pièces de monnaie (fig. 364).

De cette revue générale de nos génies, la première impressiou que nous gardions est celle d'une variété de figures non moins difficile à classer que ne l'étaient tout à l'heure, dans leur appa-

<sup>(1)</sup> B. Kunst, p 126; éd. augl., p 136 — Cf limage d'un Yaksa porteur d'un sac sur le plafond de la grotte 1, Ajanté, pl 108, n° 32.

rente mechérence, les données des textes. Mais de même que nous avons vuse dessiner à traveis nos documents écrits les deux conceptions, d'ailleurs convertibles, du bon et du méchant Yaksa, un



F10 325 — Yanna artante (cf &g 87) Musée de Labore 1° 228 Provonant de Skri lia teur o 22

examen plus attentif dégagera des bas-rehefs les deux types, également interchangeables, du Yaksa imberbe ou barbu. Le pre mier se montre sur les figures 84 85, 104, 150, 182, 216, 252 306, 314, peut être 315-316, 324, les figures 87, 183, 313, 46

323, 325, nous présentent des spécimens non moins caractéristiques du second; les deux voisinent sur la figure 130. Dans le nombre de ces représentations, on en aura remarqué quelques-unes à qui les artistes indo-grecs ont su imprimer un caractère tout à fait classique. Mais il faut bien se mettre dans l'esprit que ces ressemblances frappantes avec les créations de l'art hellénique restent en somme l'exception. Comme il arrive constamment dans l'école du Gandhâra, elles dénoncent les origines et l'éducation occidentale de ses initiateurs : elles ne doivent pas nous faire oublier les résultats fournis à notre enquête par la majorité des sculptures. Au point de vue documentaire, la masse vulgaire de ces dernières, où n'interviennent qu'à un moindre degré l'originalité et le talent des artistes, risque moins de nous masquer, sous la fantaisio individuelle de l'exécution, la véritable identité du personnage. Ce serait se fourvoyer complètement que de chercher, sans aller plus loin, un Eros dans la figure 3:4 ou un Zeus dans la figure 325, ainsi qu'on le ferait infailliblement s'il s'agissait de statuettes isolées : une fois remis dans leur milieu, ce ne sont plus, de toute évidence, que des variantes des deux types courants du yalsa, tel qu'il avait été réduit an métice d'atlante

Sur les génies ainsi domestiqués nous n'avons du reste pas épuisé tout ce que les textes ont d'intéressant à nous apprendre. D'après la tradition indienne, ils étaient soumis à la volonté d'Açoka, tont comme ils sont censés obéir à Salomon dans la légende arabe. C'est grâre à leur aide surnaturelle que le grand roi bouddhique accomplit ce tour de force de consacrer en un seul jour 8 h,000 sauctuaires an Buddba . Sa haine de la Bonne Loi n'empêcho pas d'ailleurs son successeur l'usyamitra d'avoir également un grand Yaksa attaché à sa personne et qui garantissait son invulnérabilaté . Puisque sa piété ne lui valait plus ce protecteur surnaturel, il le

<sup>(1)</sup> Dirydeadann, p. 381, 406; cf. Tingnitus, p. 35 et 36 littas-reaug fast aussi l'autre grand empereur bouddinque

Kameka donner ses ordres aux Yaless (Rec., I. p. 156).

\*\* Dicyáradana, p. 434.

devait donc uniquement au prestige de son trône G'est ainsi, nous dit-on, que, dans l'antiquité la plus reculée, le fabuleux empereur Mandhatar possédut à son service, en qualité de purojara, c'esta-dire de chéraute, le Yaksa Divaukasa (i), et celui ci assurant de la façon la plus brillante son service de renseignements au cours des empagnes que lui coûta la conquête de l'innivers. Dans un autre conte (2), c'est encore un Yaksa qui est chargé de tenu constamment au-dessus de la tête dun Calravartin la roue d'or, emblème de sa puissance souveraine. Do tous ces recits on peut enfin rapprocher les fréquents rappels de ces déités protectrices, a la fois patronues et servantes, qui s'emploient à la sanvegarde et s'empressent aux ordres des saints (3) Il semblo même qu'on ait prêté à tont fidèle uno divinite née en même temps que lui (saha-já) et chargée de laccompagner constamment dans la vie (nitydaubaddha) (4) Toutes cus allusions nous apparaissent comme autant d'affleurements à la surface de la liftérature d'une couche profonde de croy auces popu lures Peut-être celles-ci étaient-elles particulièrement répandues dans le Nord-Ouest de l'Inde ce que nous tenons pour certuin, c'est que chacun y était intimement persuadé de l'existence, auprès de tout personnage tant sort neu exceptionnel, d'une espèco d'esprit lamilier, fort analogue en somme au la des Égyptiens, au δαιμών des Grees et an genius des Latins, sans puler des anges gardiens des Mithriastes, des Gnostiques et des Chrétiens Ainsi senlement s'expliquerait la présence constante sur nos bas-reliefs, aux côtés du Buddha, d'une sorte de garde du corps qui ne le quitte pas plus

<sup>1)</sup> Duyavadana , p 211 et 214

() Traduit par Ed Chavannes Conq

cents Contes 1 II, p 64 Cf Mahatamsa, xxi 30 el xxvii 6

<sup>(\*)</sup> Yoyez Diegarad , p 49 Chivatus Ging cents (Loues, I p 348 et cl la casana-deu ou videese des cominande menis» des Jun dans le Katha-keca trad Tawver p 6 et ay Chaque Jina uturat in time eu à son service à la fois un

Yaksa et une laksini ef I Bungess trad de Buntes Oi de Indian Sect of the Jamas, p 63 et Ind Ant XIII p 276 If Witson Essays and Lectures on the

Retigions of the Hind's I p 293

W Co chick's so hi par exemple D v jacadana p 1 e trevent frequentment dans
I Avada isquitaka (trad Feen dans les An
nales du Hivee Gumet 1 VVIII p 5 cli
ché n° 11 C f encore plus loss p 84 n 1

que son ombre. Tel est du moins le fondement assurément très large, apparemment solide, sur lequel nous voudrions rehâtir l'édifice, déjà trois sois écroulé, de l'identification du Vajrapâni.

## S IV. VAJBAPÁYI.

Le sait a pu prêter à diverses interprétations (1); mais il est établi sur trop de documents pour être contestable. Si nous nous en tenons aux seuls bas-reliefs reproduits ici, il n'est presque pas une illustration, de la figure 182 à la figure 282, où nous n'apercevions le Bienheureux flanqué de cet inévitable acolyte. On ne peut à chaque fois manquer do le reconnaître grâce à son attribut, le foudre (vajra) : à la vérité, il parlage co signe de reconnaissance avec Indra, mais on verra plus loin qu'il est impossible de les confondre · l'un avec l'autre (2). S'il n'apparaît pour la première sois qu'au moment du « Grand Départ de la Maison », en revanche il ne disparaît définitivement qu'après le Parinirvana ; pendant plus d'un demisiècle il reste ainsi attaché aux pas du Maître. Le plus souvent il semble n'être qu'un spectateur impassible, encore que bénévole, des incidents qui se déroulent sous ses yeux. Parfois son attitude un peu équivoque a pu faire douter de ses bonnes dispositions à l'égard du Buddha; c'est ainsi que, par exemplo, sur les figures 227 et 266, il semble détourner la tête avec affectation du péril que court le Maître; mais il ne faut pas s'y tromper : ce u'est chez lui qu'une manière de contenir la juste indignation - clairement traduite par son geste de la figure 302 - que les adversaires du Bienheureux lui inspirent. De même l'éclairage défectueux d'une

O hous ne reviendrons pas sur leur compte, on les trouvers excellemment récapitulées dans les deux études de MV É. SEVINT, Varpapini dans les aculptures du Gandhâra (Actes du VII- Congrès Internat, des Orientalistes, L. I., Paris, 1905) et J. Ph. Voett, Le Varpaponi gréco-boudhayu (B. E., F. E. J., N. 1909, p. 523; cf plus las, p. 60, n. 1 et 84, n. 3) Notre interprétation ne fait en somme que développer celle déjà proposée par M. S. D'OENSOCHA d'Ans le Bull. de l'Acad des Sciences de S-P(tersh., MV. 1901, p. 223-224; nous tenons à le reconsultre dès le d'Ant

(" CL plus les, p sos el suiv.



Fig. 326. - Le Bedung et Varagelet (cf. fg. 189). Museum für Völkerkunde, Berlin. Hanteur : om 40.

photographie (cf. fig. 281) avait fait croire qu'il laissait Celater sa joie aupres du lit du Parinirvâna (!) · nous avoits dû reconnaître que son geste, là comme ailleurs (fig. 276, 278, 437), exprimait au contraire sa douleur, celle-ci même est parfois si vive qu'il git a teire, prostré sous son poids (fig. 277, 279, 280). Qu'en temps ordinaire il soit d'ailleurs le très humble et très obtessant serviteur du Maître, c'est ce dont le jeu de scène de la figure 326 (Cf. fig. 199, 232 b et 331, où il a egalement dans la main droite le chasse-niouelies) ne permet pas de douter.

Telles sont les données de nos bas reliefs; et si nous n'en tibuvions pre la confirmation dans les textes, ce serait tant pis pour
ces dermers il en faudrait seulement conclure que nos monuments
figurés nous font pénétier plus avant qu'eux dons les superstitions
populaires du Gandhára Mais en fait les écritures n'ignorent pas
plus que les monuments la présence ossidue de ce compaise officioux Le Lalia-vistara ne se borne pos à le foire apparaîtro juste
au même moment de la biographio, exactement à l'heuro où le
Bodhisattva vo obandonner sa maison pour cinbrasser la vio erranto
(1, p 358) il nous renseigne encore sur son ottribut, son nom, sa
naissonce D'après lui, a'l'esprit» en question lire son origino de ce
clan de Yaksas que l'on appelait Guliyakes, il se nomme Vajrap<sup>4</sup>m,
et l'arme qu'il tient en main est le foudre Il serait difficile d'exiger
plus de précision (\*). Et l'on ne peut davantage dire que ses infor-

(1) Nous avons déjà dit (1 p 56h) que cette mêprise avait été l'origine de l'iden titication de Vajraphia i see Mira, hypothèse as sédiussaite et qui ren lait si here compte du double saje et du personnage que pour noire part nous ny avons renoncé que devant letémogrape formel ides scènes complètes de la \*\*Tentation\*, (1r 201), quand celles-ca Turent enfin venues à notre connaissance (cf plus has, p 197 et aux , l'econographie de Mara)

— "ur l'attitu le que lliuan tang prête a Vajraj lau prês iluit de Aprantenas, a Vajraj lau prês iluit de Aprantenas, pur celles de Parantenas, pur chi l'etitule que lliuan tang prête

il faut consulter encoro T Watters On Yuan Chrang's Translet i India, II p 35-36 (S Beat, Rec., II, p 36-37 al rouil! complètement cet épisode dans sa traduction comme dans ses notes)

11 still de combiner les deux prasiges, Lel cut, éd. p. 65 et 219, tral p 65 et 139. Les duhyskis (génes ides cavernes avant de devenir ceut des emys êtres-7) no sont pas moins connuis thu Vahdrastir (voir Lindex de 161 Sexis?) et de la littérature brahmanique (Vahabh, 1, 35, Vanu, 211, 47) ventions ne soient fréquemment notées. Sans doute, lorsque le Buddha « conçoit une pensée mondaine », de plus grands personnages que Vajrapáni, à commencer par les grands dieux Indra et Braluna, sont écusés se mettre en branle pour l'accomplir : mais le



Pia 397. — Vainspàrt Enos.

Fig. 397. Musée de Labore, Détail du n° 31. Houteur de la téle : o m. 04.

Fig. 388. Musée de Labore, Détail du n° 522. Houteur de la tele : o m. 06.

génio particulier du Maître n'en est pas moins donné de façon courante comme son aide-de-camp ordinaire, et, si l'on peut dire, le représentant toujours prêt de son bras séculier. C'est lui que le Bienheureux charge par délégation spéciale, tel un archange, de la protection d'Élépatra converti (I, p. 505 et suiv.) ou de la subjugation du dragon Apalâla (I, p. 548 et suiv.). C'est lui qui pratique

une brèche dans les muraillesde Bhadrankara pour permettre a la foule de se précipiter plus vite aux pieds du Maître (1), lui qui achève la déroute des six chels des sectes rivales (2), lui qui protège le Bienheureux contre les traîtiesses embûches de Devadatta (3). Des textes tibi tains en feraient même, d'après un renseignement que veut bien nous comminiquei M d Oldenbourg, le saha-ja (4) dii Buddha . Il semble avoir été particulièrement populaire parmi la secte des 'Satvastivâdins, qui fut aussi la plus répandire dans le Nord-Ouest de l'Inde, mus il ne faut pas croire qu'il soit inconnu des autres écoles Ni les Thêi avâdins ni les Mahâsaughikas nignoraient son existence Dans un sutta pâli, c'est lui qui brise l'intraitable orgneil du brahmane Ambattha (5), et il est clair que le Mahatastu le considère commo un complément indispensable d'une apparition du Buddha (1) Enfin, quand les textes postérieurs conseillent aux prédienteurs bouddhiques de c'en servit comme d'un epouvantail pour les pécheurs (7) ou le sont sous une formo terrible triompher de Mahêcvara en personne (6), ils n'oublient pas qu'en depit du pouvoir extraoidinaire qu'il doit a son devouement pour la Bonne Loi, ce n'est après tont qu'un Yaksa et c'est bien ainsi que nos sculptours le concorrent

Si même l'école du Gandhira n'avait connu qu'un type de l'aksa, toutes les incertitudes passées sur l'identité de Vajiapan auraient été promptement fixées Mais nous avons déjà pu constater

"Degari dina, p. 130 Cf Brhail stha-clol a-sangraha, cd Licotes, v. 32h "Bolhusateacadana-kalpalati, xiii 77 (pour li restitution de la stance, cf 1, A. jans février 2909 p. 32)

<sup>1)</sup> Schiervan, Leben, p. 281, Bocx hill Iye, p. 92 on se rappelle les rapports étroits ile conderniers documents avec le canon de Sarvástina lins

<sup>&</sup>quot;Cf II p 53 u 2 el p 57
"Cl Bara Davios, Dialogues, part I
p 117, il est vrai que Buddheghosa semble avoir d'jà perdu la tradition sur

ce point (cf plus has, p 202) et glose Vajrapām par Indra Voir aussi Kelisilajatoka (n\* 202) et, pour un épisode ana logue T Watters, On Iuan Shwang a Traceli in India, II p 36

ev Mahacastu, I, p 153, I 10 - Cf Sa liharma pundarika, čl. krav p 415 v Bodhsustu a-hidm; ns de Cami nige Add 1702, fol 62 a le passage mus a čiš s gnalč des longtemps par feu C Brapati.

<sup>9</sup> Schierers, Leben, p 244, ef B F F 1 O IV, 1909 p 48

comment ce type clait resté aussi indécis et flottant que le sont en tout pays les conceptions populaires au sujet des mesmits » Du moins retionions-nous attribués i notic personnige, exicte ment les mêmes curetères exterieurs de costume ou de physio







Fo 330 - VARRAPINI D 0 7805 hy Jag Muses le Labore d'alden 963 Ha e e da personnago o n 20

by 330 Muste de I hoe daldan aut Il terdup connage o 11 nomie qui ont déjà servi pour les Yaksus() Ses innombribles

exemplaires se partagent eux aussi en imberbes (voir noui ne citer que les spécimens les plus nets, les figures 182 189 191 194, 197-199, 245, 251 b, 256, 270 272 274 278 327

<sup>()</sup> M Sevant est arrivé de son côté à la même constatat on otritôt u e figure barboe d'adulte tantôt un éplèbe mbe be- (loc la d. p 191)

54

329-330, 333-334) et en barbus (cf. de même les figures 193, 195, 213, 220, 226-227, 2384, 243, 266, 267, 271, 276, 277, 281, 326, 328, 331-332). Si à présent nous examinons de plus près les premiers, nous constaterons vite chez eux une tendance à revêtir, sous l'influence des souvenirs classiques, l'allure d'un Mercure, d'un Amour on d'un Bacches : particulièrement caractéristiques à ce point de vue sont la figure 327 (cf. fig. 198) où une bandelette antique presse la longue chevelure d'un Vajrapani-Eros; la figure 329, où il a les cheveux courts d'Hermès; la figure 330, où il adopte les grosses boucles d'un Dionysos. Quant au type barbu, il oscille pour les mêmes raisons entre deux adaptations possibles. L'une, d'alluro faunesque, convient bien au caractère volontiers sylvestre des Yaksas : elle est surtout marquée sur les figures 227, 243 et 3320 par les yeux torves, la harbe et les cheveux incultes, le rictus de la bouche et même la forme pointne de l'oreille qui rappelle cello des Ægipans. L'autre nous paraît avoir -été suggérée à l'artiste soit par la notion du vajra, soit par le fait que parfois ce vajia est tenu à la façon d'une massuo; et ainsi le « porteur du foudre » tourne lout naturellement soit au Jupiter, soit à l'Hercule. Nous citerons tout particulièrement commo exemples en ce genre les figures 193, 226, 266, 328, 331 et 441. Mais ', ici encore nous ne devons pas nous en tenir aux seules figures d'une individualité particulièrement accusée (cf. 11, p. 46) et négliger pour les exceptions le témoignage moyen de l'ensemble. Le Zeus on Illermes, l'Héraklès on l'Eros d'occasion u'est après tont qu'un Yakşa comme les autres, en dépit de son cachet personnel. Il suffit. pour s'en assurer, de comparer parmi les Vajrapani harbus ceux des figures 328 et 331 avec les atlantes des figures 87 et 325 on ceux des figures 3a6 et 33a avec le génie de la figure 313 - et, parmi les imberbes, ceux des figures 327, et 329-330 avec les

(1) Notons encore, dans le même groupe, le Vajrapáni-Silène, si bien caracterise, du n° 143 du Musée de Labore; il est malheureusement peu visible sur notre figure 208 c., mais consulter J. I. A. I., 1898, pl. X., h. figures 84 et 314, ou encore celui de la figure 182 avec les porteurs des pieds du cheval ur la même scène: il n'en faut pas plus pour constater la parfaite similitude de tous ces personnages qui, avec ou sans foudie, ne sont au même titre que des Yaksas.

Ce qui est vrai des dissérents types de Vajrapani ne l'est pas moins de ses divers costumes : à quelques exceptions près, dont le caractère hellénisant est clairement marqué, il n'en est aucun qui ne convienne en définitive à un resprit d'assez basse caste. Tout d'abord - et dans les mœurs indiennes c'est là un trait essentiel à ce point de vue - il ne porte jamais aucun bijou (1). Même sur ceitains bas-reliefs; où il semble que l'artiste ait poussé jusqu'au bont la docilité aux préjugés populaires, il lui enveloppe la tête d'un pan d'étoffe (fig. 256 a, 333) exactement comme s'il s'agissait d'un paria (cf. fig. 250 et II, p. 8). Le plus sonvent il le vet d'un simple pagne ou caleçon à l'indienne, d'ordinaire fort court : tout au plus jette-t-il par-dessus une sorte de châle flottant. Tel est le costume de Vajrapâni, ainsi qu'on a pu le constater tout à l'heure, dans l'immense majorité des cas, et par suite le seul sur quoi des conclusions valables puissent être fondées. Il est néaumoins permis de relever les quelques variantes où se marque le mieux l'influence classique, telles par exemple que la chlamyde nouée autour du cou de celui de la figure 245 ou la peau de lion dont se coiffe. celui de la figure 317 et dont il ramène également les pattes sur sa poitrine. Parfois nous rendrions volontiers la routine du sculpteur responsable de ces apparentes originalités. Si sur les figures 226 ct 274 il drape étroitement l'himation de Vajrapăți autour de son bras la via, è est encore, cruyons-mons, sous l'affinence la ses souvenirs d'école. De même que tout à l'heure nous avons vu le foudre, campé comme une massue ou un caducée, lui suggérer le types d'Hercule on de Mercure, ici le même attribut, en lut rappelant le rouleau de manuscrit tenu dans la main gauche par le prétendu

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> A ce point de vue même, la simple centure qu'il porte sur la figure 334 est une exception à noter.

«orateur», lui a suggéré, de façon aussi exceptionnelle qu'irrésistible, l'attitude et le costume du Sophocle du Musée de Latian (1). Il est non moins rare, mais pourtant il arrive que les plis lâches du manteau laissent apercevoir la nudité de Vajrapâni (fig. 199 et 329), ou même qu'il soit nu comme l'antique (fig. 232 b, 251 a, 257 a) On trouvera encore des exemples où la languți indienne s'est changée en un pagne relevé sur la hanche à la mode classique (fig. 33 1). D'autres fois elle est remplacée par une tunique qui, en façon d'exomide, laisse l'épaule droite découverte (fig. 189, 276, 326, 332), ou qui, au contraire, monte jusqu'au cou. La plus caractéristique en ce dei mer genre est celle de la figure 334, pressée à la taille par une ceinture à gros grains : sa coupe, qui rappelle le chiton du prétendu «Bon Pasteur» (fig. 324) est encore soulignée par des sortes de cnémides (3). Mais - ne craignons pas de le répéter une foisedo plus - toutes ces indécisions ou ces fautaisies, auxquelles le vague des croyances populaires condamnait on autorisait les artistes, ne doivent pas nons saine perdre de vine la nature foncière de notre personnage. Sous touto la variété des déguisements où il se complait, Yaksa il est et Yaksa il demenre.

Il nous fant en venir enfin à l'attribut qui, an milien de tontes ces variantes, nous a servi de point de repère et de signe indémable d'identification : nous voulons parler de ce foudre au prestige duquel, comme l'a remarqué M. Senart, Vajrapâni doit, outre son nom, l'étonnante fortune qu'il devait faire dans la mythologie postérieure du Bouddhisme. Mais notre premier soin doit être justement de dépouiller, à l'exemple de nos sculpteurs, le vieux rajea vêdique (3) de tout le mythique cortège des idées que l'Inde y asso-

Veda, IV. 22.1-2 Si ce carrenu de fondre

a eu jedis quatre pomies, remarquons

qu'il les retrouvers dans les doubles ragra

en croix des lamas tiliétains - Voir

d'autre parl Th Beixgerneno, The thunder-

<sup>(1)</sup> Nous aurons à revenir plus Iom sur ce lype à propos de Buddin à la fin du chapitre xvii (ef fig 454b et 594)

<sup>(1)</sup> Il porte les mêmes sur la figure 276 Il faut en rapprocher les sambières du lakra Pancika (fig 386-390) " Cf l'ajrarupa, dans P W et Rige-

weapon in religion and folklore, Cambridge igtt ch viel p 113

ciait, poui n'en considérei que la forme matérielle et concrète. De même que le cahra, la fameuse «roue solaire» se réduit, une lois en main, a n'être plus qu'une variété d'arme de jet — sorte de disque évidé et affilé sur le bord extérieur — de même le tajra,



Fig. 331 — Vararrin Arrs
Fig. 331 Musee le Lahore deta l la nº 2123 (Skrs) Hinteur du person agre o m 21
Fig. 332 Musee de Lahore, deta l du nº 393 Musteur du personname o m 23

en tant qu'attribut, devient une simple masse d'armes qu'on susissant par le imlicu, à la façon des baltères. Il se montre à nous sous l'aspect d'une sorte de double pilon, renflé aux deux extrémités, et ordinairement arrondi, parfois aussi pourvu d'arêtes, mais non plus de ces pointes qu'on lui voit encore à Sinchi (i). Il

<sup>(1)</sup> Dans la main des dieux sur la faça le du pilier de droite de la porte Est —

Cétait d'ailleurs la meilleure des armes sa l'on en croit la Bhagared guif, x 28

58

présente ainsi une ressemblance, trop évidente pour être fortuite, avec un des attributs que brandit Çiva sur les monnaies des Kusanas (pl V, 10) (1) et que l'iconographie a plus tard interprété, par une confusion facile, comme un tambourin en forme de sablier Quoi qu il en soit, cette arme invincible suffit à distinguer Vaji apâni entre tous les Yaksas Elle ne saurait se confondre en effet avec la boule d Âtavika (cf fig 253 et 323) ni avec la «masse de fer» (ayah-Luta) que brandissent dans les textes dautres génies () Cest tout à fait par hasaid qu'il croit utile de se munir en outre de la large épée indienne (fig. 140, 227, 270) comme tels de ses congénères de l'armée de Mara (fig 306) Il faut avouer d'ailleurs que son foudre ne laisse pas de l'embarrasser quelque peu Assurément il n ignore pas que cela se tient par le milieu (cf fig 184, 189, 191, 193-194, 197, 226, 243, 251, 356, 267, 272, 274, 276 278, 281, 326, 332), mus fort souvent il so contente d'en fure reposer l'extrémité inférieure sur la prume de sa main dioite on gruche (fig 187, 195-198, 199, 213, 229, 166, 271, 329, 330, 334) Parfois même, mais ceci à titre tout à fait exceptionnel, il le maintient appuyé d'un bout sur sa hanche gauche (fig 331) ou droite (fig 222) On dirait que, chez lui, la notion du foudre pariois s'oblitère, avec les résultats connexes que nous avons constatés, au profit du sceptre de Jupiter, de la massue d'Hercule ou du caducée de Mercure Mais si diverses que soient aussi ces attitudes, toutes rentrent dans une même formule générale que nous a amicalement suggérée l'admirable perspicacité de M. Buth c'est tonjours au fond celle du licteur Canquant, faisceau en minn, le personnage consulure Or demanderons-nous, qu'importent, sur un monument quelconque de lépoque romaine, lige, la taille, la physionomie, l'équipage on la pose même du licteur? Chez lui, il ny a que le faisceru, ou même le fer de hache emmanché dans

<sup>(1)</sup> P (ASDYER Cat pl XVII 12 XVVIII 14 16 et | LEV et \ SEITE Cat, pl XI, 9 y voienlavec raison un

fou lie Cf A Galaware Mythol g e à l'index a v damare e Jal., n° 347

le lassceau, qui compte Nous en dirons autant du tajra pour le «porteur du foudre » C est l'instrument symbolique du magique pouvoir de son Maître, exactement comme le faisceau romain était l'insigne traditionnel de la royante, puis de la plus haute magistra-



F g 333 - Vanarias corunt en paria Musee de Lahore, f agne t du n 97 Hanteer to ale om 19

ture républicaine. Aussi cet objet reste t. d'à travers tous les la sards et les joux de la fantaisie ou de la contume artistiques, le signe certain et — heureusement pour les reconographes — aisément reconnaissable de son identification. Pas plus que la diversité de ses types on de ses costumes, celle de ses attitudes ne saurait à aucun moment nous dérouter.

C'est bien visiblement ainsi que l'entendaient nos sculpteurs. Forts de cet emblème significatif, ils s'en sont remis à lui du soin de nous faire constamment identifier Vajrapāņi, non à son aspect, mais à son rôle : et en esset, ee n'est pas, à proprement parler, un personnage; c'est, comme on dit en langage de théâtre, un memploi m(1). Dès lors, pourquoi se seraient-ils fait scrupule d'user à son occasion, puisque Yaksa il y avait, des multiples modèles dont ils disposaient pour figurer les génies? On dirait même qu'ils s'appliquent, par amour de la variété, à déployer toutes les ressources de leur répertoire. Sur des stèles ou des frises à plusieurs compartiments et tout entières de la même main, on voit l'aspect du porte-foudre changer d'une scène à l'autre. C'est ainsi que sur le pourtour du stapa de Sikri (fig. 73) le Vajrapâni est tour à tour barbu ou imberbe (cf. par exemple fig. 243 et 245). Le même contraste voulu se retrouve chez lui sur les deux panneaux aujourd'hui séparés par tant do lieues, mais qui ornaient jadis le même édifice, des figures 189 et 326, ou sur les deux étages de la figure 238, etc. Dès lors, nous ne serons pas outre mesure surpris qu'il lui arrive de prendre à l'intérieur du même cadre deux types et deux costumes aussi différents que sur la figure 274 (9). Tout ce qui précède lèverait, s'il en était besoin, nos dernières hésitations devant cette mise en scène, au premier aspect déconcertante (cf. 1, p. 553): c'est bien Vajrapani qui est là par deux fois représenté, à la fois en qualité

(1) Telle est la solution que nous proposerions à la difficulté - cerlainement très grave - soulevée par 11 1 Ph Voczi dans son article dejà citi du B. E. F E O (1909, p 525) contre les hypothèses equi considérent notre Vajrapani comme représentant un seul et même personnage de la légende bouddhique . Vajrapana apparalt sous des formes au diverses que nous sommes forcés dadmettre qu'il n'a pas partoul le même rile ... Nous croyous on contraire que

c'est sur l'uniformite constante de son rôle que se fonde la relative unité du personnage el que ses variations d'aspect ne sont qu'une compensation, autorisée par son caracière subalterne, à la monotonie de ses perpétuelles réapparations.

(1) Cf. encore les deux types imberbe el barbu, sur A. V.I., pl 96 (cf I, p 435) - Dans le même ordre d'idres on peut noter le même contraste entre les deux Paneika javanais et il ailleurs tout voisins des figures 5:3 et 5:4.

d'apparteur ordinaire du Maîtie et de ministre spécial de ses volontés comme dompteur du diagon «Au moment même, dit excellemment M. Senait<sup>(0)</sup>, on il léloigne du Buddha pour cet

office, le sculpteur le dédouble et le conserve aux cotés du Maitre dans sa pose consacrée, tant il est conçu comme un garde du corps attitré inséparable, du Bud dha » Ce n'est pas tout si notre hypothèse sur les ongines populaires de Vajra pini sont justes, chaque Buddha, quels quen soient le nom et l'époque doit en raison de son exceptionnelle dignité, être escorté de son Yaksa, or telle est bien la façon dont limagination des artistes, reflétant les croyances des donateurs conceynt les choses Cette sorte d'incarnation de «a puissance surhumaine ne manque pas d'apparatre aux côtés du Buddha Dipankara



Fa 335 — Vain plate to the like to t Musle de Lahore d'tald n 82t Ha erd personage o t?

(fig. 140-141) Di nos bes-rehefs nont en gerde de sarrêter en si bern chemin. Sui une frise melhenrensement incomplète mus qui représentait suis doute les sept Buddhes presés de notre les en marquie du Me sie Meitrége, chemin deux est regulèrement flanqué de son l'ajreptin (fig. 136, ef. 77 en les et 457). On

peut dire que ce moniment nous apporte la confirmation et comme le couronnement de notre théorie car aucun des trois Vaji apâni conservés ne se ressemble et pourtant qui ne voit ici que les varia tions de leur type ne peuvent rien ôter à l'identité de leur fouction, ni par suite de leur title?

En raison même, si l'on peut dire, de cette persistance dans l'imprécision, il serait chimérique, nous le ciaignons, d'attendic de frises du même genre, s'il s'en découvrait de nouvelles, des données sûtes sur l'aspect spécial du Vajrapânt de tel ou tel Buddha nommement désigné. Toutefois nous ne doutons pas que sı la figure 136 était complete, nous y aurions trouvé, déjà réalisés côte à côte au Gandhara, les «huit Vairapani» (à raison d'un par Buddha passé on futur), dont nous parle couramment Huantsang (1) Ce nombre, pour consaeré qu'il sort, ne nous semble leur avoir éte assigné que par voie de conséquence, d'après celui des Bienheui eux de notro âge du monde, dont ils sont l'escorte obligue Il n'en fallait pas davantage pour ouvrir la voie aux fantaisies décoratives qui s'étalent sur les parois des sanctuaires du Turkestan chinois<sup>(2)</sup>. Car il est à reniarquer que les images de Vajrapáni, du moins dans ses fonctions d'assistant du Buddha, sont aussi noinbreuses dans la Sérinde qu'elles sont rares dans l'Inde propre ll cet probablement exagere de dire qu'il n'a jamais été figiiré dans l'école de Mathura (9) Du moins avons-nous eru l'apercevoir en donble exemplaire sur le Parintryana de la figure 282 (cf. 1, p. 565) Mais nous devons reconnaître que nous n'ayons pas d'autre spécimen à citer, et, d'autre part, c'est tout juste si nous croyons en

O Mém, I p 31q el 34o, Rec., II
p 22
O M le Prof \ Galvarezel (Iddau
schar) p 136 el fig 132) elle une etlle
da Turfan dont li voute est ornée de 8a
images du Buddha et derrière lépaule
ile chaeum d'est derneve se tienl un
Vajrapius porteur du chasse-mourhes et
du foute 'von monts nombreuses som

les representations entées ou figurées dans les Alib Kult Turk du même anteur, ou le Chotscho ile M Vor Ir Coo Nois aurous à revenir plus bas, p. 160, sur le Lut que ces l'ajrapha sont armés de pied

o J-Ph Vocat Matherd Cat, p 127, a propos du fragment n' ll,, en cite un nouvel exemple

déconvir une représentation certaine d'smr les sculptures d'Amaràvati Longue serait au contraire la liste des illustrations déjà publiées du Vajiapani-licteur dans la Haute-Asie Évidemment il s'y multipliait dans un milieu favorable, à la faveur des idees régnantes qui reclamaient, tout comme au Gandhâra, la présence constante auprès du Bienheureux de son gême gardien C'est justement le sens symbolique et l'utilité pratique de ce rôle que ne semblent plus comprendre les bouddhistes du bassin du Cange et du Dekhan Sans pei dre leur dévotion en Vajiapan, voire même tout en élorgissant sa place dans leur panthéon, ils ont rompu le lien spécial qui le rivait à la personne du Maître

lei s'ariète d'ailleurs pour nous l'histoire de ce personnage protétiformo Ce serat sortir de notre sujet que de prétendre, soit temontei jusqu'à ses problématiques origines mazdéennes, soit le suivie à travers l'iconograplue postérieure de l'Inde, tantôt comme Rodinsottva d'aspect bénin, tontôt comme Dhorma pila d'allure furibonde ( Tout au plus devous-nous rappeler en passant la séduisante hypothèse de M Grunwedel qui rattacherait à la double forme gandharienne, l'une juvénile et l'autre lursute, de notro Yalsa, l'origine de cette double transformation, d'une part en idéal pour les sidèles et d'autre part en épouvantail pour les impies Ce qui nous importe avant tont, c'est que, de toutes manières, nous tionvons dans l'école gréco-bouddhque l'amorce de cette évolution les encore nous ne saurions mieux faire que de céder la parole à M Senart(5), qui, lui non plus, ne cioit pas « que I on puisse isoler le Vajrapani mahayamite de notre Vajrapani plastique Tout, au contraire, semble les relier étroitement Lit comment douter que, par sa fonction uniforme et caractéristique de suivant, de protecteur armé du Buddha à travers sa carrière religieuse, il ne s'achemine à sa fonction plus générale, plus systématique de patron du Bouddhisme? Si le double aspect — combattant redoutable et Bodhisattva serein — qu'il assume dans l'imagerie, rappelle encore ses origines de génie subalterne en même temps qu'il affirme sa pronotion à une dignité plus haute, il n'empêche que sous l'un ou sous l'aute, il ne soit essentiellement un protecteur de la religion, et n'apparaisse ainsi comme le continuateur naturel du Vajiapani des sculptures ».

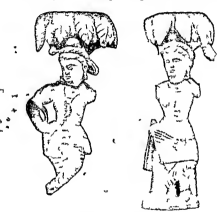
## S V. Femmes et fées.

Les Devata. -- Non plus que des images tantiques de Vajrapani, nons ne trouvons au Gandhara la tourbe des diablesses et des sorcières de basse caste (picaci, yogini, dakini, etc.) qui encombrent, nues, échevelées et dansantes, les albums tibétains. Co n'était pas qu'elles n'existassent sans doute déjà dans l'imagination populaire? mais l'ait ni la littérature n'étaient encore descendus au niveau de superstitions si basses (1). A peine apercevons-nous, à côté des génies des caux ou des airs, leurs ondines ou leurs fées. Parmi les Nâgis, les unes, comme la belle Suvarnaprabhasa, ne se montrent que dans l'ombie de leurs époux (fig. 194:196; cf. fig. 251 a et 270-275); d'autres se tordent de douleur entre les serres de Garuda (fig. 318-320); ou, an contraire, se livrent joyeusement à l'orgie (fig. 132-133). Si nous passons aux fées à forme parement humaine, quelques-unes suivent ce détestable exemple (fig. 128-131): mais la plupart d'entre elles se contentent d'un 1ôle paisiblement décoratif. C'est tout au plus si elles s'associent parfois, par un geste de dévotion, aux scènes des bas-reliefs qu'elles en-

dans un presoge de caractère populaire et magique sur lequel nous aurons à revenir plus bas, p. 104 — huit decakumars par point cardinal

<sup>(1)</sup> Remarquons pourtant que le Mahatastu (III, p. 306 et surv ) et le Labta tistara (éd., p. 387 et suiv.; trad., p. 322 et suiv.) nomment déja — 'd ét vrai,

cudrent (fig 294, cf fig 105) Dordinaire elles adoptaient sim plement la pose plastique (cf I,p 229) restee traditionnelle dans l'Inde depuis les Yaksinis, ainsi expressément nommées par les inscriptions de Bulut (fig 106, 185, 335, 336, 339, cf Barhut, pl VI-VIII) Gertaines esquissent pourfant des attitudes plus



Ungrie une photogr de l'Archeologi al Sure 1

mutines et provocantes, en quoi elles ne font que rappeler, bien quavec moins d'impudeur les gréces minaulities que leurs con génères de Mathirà avaient déjà empruntées aux courtisanes du cru Gest ainsi que les nymphes des figures 337 et 472 consultent coquettement leur mitoir pour ajuster leur pendant d'oreille, tandis que celles des figures 338 et 473 font savamment onduler

leuis hanches sons prétexte de jouer avec l'oiseau familier perché sin leur épaule droite<sup>(1)</sup> Nous reviendrons tout-à l'heure sur le contraste qu'offrent ces figures et qui est d'antant plus saisissant que ce sont évidemment des transpositions d'un même motif

Pent-être sied-il encore ici de classer à part, pour l'amour de la musique, la fee qui joue de la vind sur la figure 339 bis, et d'y voir de préférence une Gandhaivi (cf plus hant ll, p 28 et fig 315) Du moms devons-nous en rapprochei aussitôt une des raies images Commines qui soient détachées (fig. 340) Celle-ci pourrait inême " prétendre, semble til, a une dénomination plus piccise, en raison de son laksana, le luth, et de sou tahana, le hon Pat le fait, M A Grunwedel a depuis longtemps proposé de l'identifier avec la déesse Sai asvati A la véiité, il est le premier a faire ses iéseives ce qui donnerait, celon lui, quelque viaisemblance a sa conjectme, ce scrait heaucoup moms la place (en fait des plus minimes) quo la grande Musc indienne occupe dans les anciens textes, bouddhiques, que le rôle assez important qu'elle était appelie a jouer dans le pauthéon maliavanique, en sa qualité depouse du Bodhisattva Manjuçri, dont elle posséderait déjà ici la monture favo 11te (\*) A cette 12150n, qui a son prix, nous en ajouterions volonticis une autre, urce du culte spécial dont, sous le nom de Câradâ, elle a jour au kaçmîr, ou son image miraculeuse n'aurait etc détruite qu'au xve siècle de notre ère (3) Mus avec la meilleure volonté du monde et en tenant le plus grand compte de ces minces

les piliers de cetth balastrade nous paraissent apparteur à ui e « ancienne ecole» de Mathurd, antérieure à l'influence gandhérienne et remontant au

GIAMI, 11 58 et 59 sur la figure 337 le morar est monté sur un manche au leu d'être leun par une loucle comme sur la figure 475, out peut raj procher de la femme de la figure 473 celle (aujourd hair Velectla) qui sur la planche des A VI uent de la man gauche la cage de Iosesu apprivoiré lequel senhardit (galement jusqui à bec pueter les fleurs des a coffair. Vouttons que da pres la nalonge de Berhut.

on n' siècle av J C
O Bullh Kunst, p 101, et éd an
glasse (beaucoup plus catérorique dans
laffirmation) p 105 Uythologie du

Bonddhisme au libet, p 154

O R jatara igini, trad M A Stein,
t II p 179 et sur , et 287

présomptions, il serait bien aventuré et surtout bien prématuré de pousser jusqu'au bout l'hypothèse<sup>(1)</sup>. Tout ce que nous pouvons légitimement dire de cette image mutilée et connue à un unique exemplaire, c'est qu'elle représente une détté musicienne de

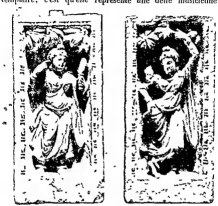


Fig. 337-318 — Levels

Museum fur Volkerkunde, Berlin Hauteur 2 o m 35

Photogr communication par No. 1 Benera

quelque réputation et de beaucoup d'avenir; mais si elle aspire visiblement aux houneurs de la vedette, pour l'instant elle n'a pris encore rénssi à se dégager de la foule anonyme des ligurantes.

A côté de ces banales devate, rarement édifiées et encore moins souvent édifiantes, à peine en pouvois-nous considérer quelquesunescommese mel intunpeu plus du ectement \l action (cf. 1,p. 434) ce sont d'ulleurs des divinités sensiblement du même ordre, c'estdire en somme d'un rang peu élevé. Nous ne croyons pas qu'il fulle en excepter Sthavra, la agrande diesse a Terre, dont le rôle demeure des plus subalternes quand, pareille \ Gê, elle apparait i mi-corps (f), c'est seulement pour rendre temoigninge au futur Buddlin (fig 200 b 3h 1 et ho 1, ef 1, p 398 et 407), voire inême pour soulever les pieds de son cheval (fig. 181, cf. 1,p. 359-360) En pied ou en buste se montrent les deux nagara-detaté qui peisonnifient les cites de Kapilavastir et de Cifaasti la première se désole du «grand départ» (fig. 184 184, cf I p. 360), la seconde se réjouit du « grand mu acle » (fig 450 b), mais toutes deux poi tent au front la couronne crénelce reste traditionnelle dans notre art() A côte do ces récentes créations d'une symbolique raffinée, les divinites des arbres - objet d'un culte immémotial (1), mais bien moins nettement caractérisées - « ne laissent voir que la moilié de leur corps. Rappelons les dryades qui séplorent dans le feuillage des arbres du Parinirvana (fig. 276, 277, 279 cf. I, p. 562) Quant à la detaté de l'arbre de la Bodhi (fig 199, 200, hoi), nous hésitons \ la citer, pour la ruson que les monuments semblent incertains, tout comme les documents écrits, sur son véritable sexe (4) Toutefois d'apres les textes postérieurs 14, ces divinités sylvestres

<sup>1</sup> Pour le même motif en Asie cen trale cf A Grunwedel Allb Kill Turk p 13a

e Sur les nagara-devata, aux références indiquées plus hant I p 360 361 ayouer la Laksmit de Rijagnha (Buddha-car (a x 9) la divinité rési dente de hanskà aux et de Roruka (D eyd uadana p 295 et 377) la puradevata della Bodh sait avadana I alpalata xu 24 le p radeva du Mahancan sa xxv 87 etc Gf II Outervates Relg on du Vedel.

(tal V Herny) p 215 et su v Lal ta v stara o i tantôt (éd p 278 et trad p 239) ces devata sont 4 dieux et tanibi (6d p 331 trad p 280) 8 déesses la Romant Leg dit «déva» (p 207 et 258) Remarquors que sur la figure 284 il semble bien aussi que nous ayons alla re à des dieux et non à des

A nsi dans l'Açokauada a la d vin 16 qui hante l'arbre egoka de la Nst vié est une deval anya (D vya adana p 390) et la l'eyade du Commenta re à la stance 222 di Dhammapada est mabre d'un fils (Warren Bud lh's n in translato sis p 630) sont bien sûrement des «jeunes filles» ou même des mères, et peut être devons nous sompçonner sous ce fait l'influence de l'art classique autant que l'action grammaticale du genie de deraté





Fig 37g - larger F . 339 6 . - Casousari (1) Cal est in des Guides à Mardin Hauteur

les lu uts - Si des fées nous presons aux simples mortelles, la première à airêter nos regards sera surement la pseudo-Minerie de la figure 342 Le casque po e sur ses longs cheveux. la lance que tennit en main gruche, son cluton tombant sur sa longue robe . et serre par une ceinture au-de-sous des seins, ses traits purs et charmants, ses formes élancées, lair juvénde et fier repandu sur tonte sa personne tont chez elle avait de Lonne heure excité Len-

auprès de ses reliques (fig. 289 et 291).

Il n'est plus possible de nous y tromper : ce n'est qu'une Yavani, une de ces jeunes filles «grecques» ou soi-disant telles, mais du moins recrutées dans les pays de l'Onest, dont nous savons que les bateaux de la met Rouge continuèrent longtemps à approvisionner les gynécées de l'Inde. Car nous sommes assez bien renseignés à la fois sur cette antique «traite des blanches», et sur le constant emploi de ces Amazones à la cour des rajas indiens (2). Les

palais. C'est elle, ou ses pareilles, qui veillent, en bonnes chambrières, sur le sommeil solitaire de Mâyâ, ou dorment en faction devant la chambre nuptrale du Bodhisattva. Et de même qu'elles ont gardé (d'aillours foit mal) le futur Buddha, ce sont elles encore qui, toujours appuyées sur leuf lance, montent la garde

<sup>(&</sup>quot; P Gambren, Cat, pl XIV, 21 et ... côté indien nous nous bornerons à renλVIII. 4-5.

<sup>(1)</sup> Du côté grec, voir le Periple de la mer I rythree, chip har Meastures. Progen xxvii, Statson, av, 4, 55, do

voyer au Theatre indien de M Sylvain . Lin, p 34, 196 et 349 - Cf encore Canakya Artha-castra, 1, 21, el la vuzati de la Jataka-mald, 28 (id . n 185.

voyageurs chinois nous ont même appris que la coutume en avait été importée au Cambod ce<sup>(t)</sup>, et d'autre part nous ayons des témoignages certains qu'elle subsistait encore dans l'Inde sous les Mogols. Quand an projeta dans l'entourage de Shâh-Jehân de se



Musee de Lahore, n' 77. Hauteur de la figure ausse : o m. 23.

débarrasser d'Aureng-Zeb, on comptait, nous dit Bernier<sup>(2)</sup>, pour s'emparer de sa personne, sur ces « grosses femmes tartares» qu'on employait à la police intérieure du sérail. L'épithète s'appliquerait assez bien à la figure 343. Quant à notre figure 343, c'est bien

trad., p. 260). — Signalous une Yavantavec lance et bouclier dans la crypte XVII d'Ajanta (Guirrins, pl. 59 et p. 36).

(1) Cf. la relation de Tcheon Ta-konan, trad. Pattior, dans B. E. F. E.-O., II '1902, p. 176, sur les efilles du palaise qui forment la egarde privées du foi

69 Histoire des Estats du Grand Mogol, éd. de Paris, 1671, p. 100, éd. d'Amsterdam, 1724, I, p. 88.

vraiment une Yavanî; et puisque le nom et la chose se sont si longtemps conservés dans la littérature et les mœurs indiennes, nous ne pouvons mieux faire que d'emprunter au grand poète en prose que fut Bâna (1) sa description de la «gardienue de la porte» : «Le • glaive qui, contrairement à la coutume des femmes, pendait à son flanc gauche, lui donnait une apparence à la fois terrible et charmante : telle une tige de santal à laquelle s'enroule un serpent. A voir les contours de ses seins, blanchis par une épaisse couche de fard, on l'eût prise pour la Ganga céleste, au moment où l'éléphant Airavata fait émerger les orbes de son front. Quand son image se reflétait dans les pierreries des aigrettes, on avait l'illusion de voir la Fortune royale en personne portée sur la tête des grands vassaux. Comme l'automne, elle était vêtue d'une blancheur de cygnes; comme le fil de la hache de Râma, elle avait à sa merci le cercle des princes; comme les pentes boisées des monts Vindhyas, elle portait une tige de rotin : elle semblait l'incarnation de la divinité tutélaire du royaume... » Le couplet est aussi statteur que brillant, et, devant la statue de Lahore, nous n'en voudiions pas Tetrancher un mot : mais tout de même il ne s'agit dans les deux

Le costone rémnix. — Si l'on met à part cette amazone très nettement caractérisée, la plupart des autres figures féminines se noient dans la monotonie d'un type commun. D'une manièro générale on pourrait peut-être remarquer que, sur les morceaux où l'influence classique vient à faiblir, la prédominance du goût indigène tend à augmenter l'opulence des formes : il est édifiant de confraster par exemple, à ce point de vue, les figures 342 et 343. Pour le reste, du haut eu bas de l'échelle, toutes les femmes se ressembleut et ont, à peu de chose près, mêtite costume, même

cas que d'une portière - ou, pour nous servir du terme plus

noble usité en Antérique, d'une « janitrice ».

coissure, mêmes bijoux. Sans doute ce serait trop demander à nos artistes que de créer des physionomies spéciales à l'usage de telle on telle zélatrice célèbre; mais on attendrait au moins d'eux qu'ils marquassent à grands traits quelques dissérences naturelles, comme par exemple celles de l'âge. Or nons avons beau voir



Fig. 351. — Le négrez Tenre. Musée de Lahore, n° 777. Hauteur 2 o m. 22.

réunis sur un même bas-relief tous les membres d'une même famille (cf. fig. 233), nons ne percevous entre eux aucune distinction de ce geure. Passons encore condamnation sur ce point : uous avons déjà reconnu que les héroines de légende restent toujours jeunes et belles (cf. 1, p. 488) et l'on nous avertit expressément que la mère adoptive alu Buddha, Maháprajápati, parut toujours avoir

seize ans - l'âge de la floraison pour l'épliémère beauté des femmes indiennes(i). Du moins on ne pourra s'empêcher de trouvei excessif que nous ne percevious pas-davantage la moindre difféience de condition sociale On se rappelle comment nous avons été bien empêchés de décider, sur tel tableau de la «donation d'Âmrapâlî» (fig 245, cf I, p 490) laquelle des deux était la maîtresse et liquelle la servante. Si nous avons été plus heureux à propos des scènes de la Nativité (fig 152, 164 a), c'est que nous savions d'avance que Maya courberait de la main droite la branche de l'arbre, que sa sœur la soutiendrait et que leurs suivantes porteraient «des cruches d'or, des éventails et des sieurs parsumées » (2) par ailleurs, princesses et esclaves sont toules pareilles. Un peu plus loin, sur les figures 179 ou 447 (ef J I A 1, 1898, pl 19, 1), lœil même d'un coux hésiterait à reconnaître Gopà (ou Yacodhará) parmi les danseuses et les musiciennes de la cour, si sa placo sur la conche nuptiale ne la distinguait aussitôt du trouperu des hayadères Que la belle fille de la figure 168 soit bien la fiancée du Bodhisattva, ou qu'il faille y von la fille du brahmano Mâkandika(1), elle est sarement de bonne easte : il est d'autant plus surprenant que rien absolument ne différencie d'elle la Mâtangî de la figure 250 Sans doute cette ressemblance peut être plus appa-

rente que réelle : il faut compter avec l'esprit de ressource des femmes et l'ingéniosité qu'elles déploient pour se donner à ellesmènes et aux autres l'illusion d'être habillées comme tont le

C Duyacadana, p 515 et sur, cf
B E F E-O, NI, 4906 p 22 et
plus bas, p 100 — En fait VI II II-aenergy a bien voidu nous faire stroir
qual avait depuis retroiré et repproché
la partie centrale du bis refier cest hien
le Bodhisatha qui sy trouvait figuré,
ce qui confirme définitivement l'utività
tion que nous avons proposée(1 p 3-8)
pour la figure 168 Lensemille ainsi reconstituée air réproduted - sous sifig 16-01

Of GI J A, juillet août 1908, p 163 Cet ôge est resté traditionnel dans les descriptions des sadhans (fonographies bouddht, 2° partie, p 66) — Tontesos nois verrons in peu plus bas des dif férences dègre indiquées entre les ilo nateurs par des différences de taille

p 90
6) Sutralankara, 1rad 1d House
p 106, cf J I A I, 1898, pl 101, ct
l W I, pl 134, 1

monde. Aujourd'hui encore, il n'est dans l'Inde si pauvre mendiante qui ne sache se draper dans ses haillons et ne charge son con et ses poignets de colliers et de bracelets de verre : or, une lois reproduites en pierre, toutes les étoffies se valent et la verro-terie joue l'or. Mais nos remarques n'en subsistent pas moins, et nous pouvons ajouter que la contagion de cette uniformité gagne jusqu'aux fées. Nous avons vu qu'on avait longtemps pu prendie une Nâgi pour la reine Mâyâ (II, p. 37); en revanche, sans les inscriptions de Barhut, nous n'aurious jamais tout à l'heure songé à découvrir des déesses dans de simples cariatides. Évidemment l'école ne disposait que d'un modèle idéal de beauté et de parutes fémiuines qui lni servait à toutes fins. La constatation est shrement regrettable au point de vue pittoresque; mais à quelque chose malheur peut être hon, en ce sens qu'il suffira d'une seule description pour l'immense majorité de nos images.

D'après les modes de l'Iude du Nord, le costume des femmes se romposait de trois pièces : une tunique à manches, une sorte de jupe drapée et un clidle. Le châle se jetait en écharpe sur les épaules et les bras (cf fig. 335 et 378): parfois l'un des bouts venait se rattacher à la ceinture (fig. 318-319). On remarquera. sur la figure 179 que Gopá l'a gardé pour se coucher; en revanche elle a ôté ce qui représenterait pour nous sa chemise. Celle-ci est particulièrement bien visible sur les figures 106, 319, 336 et 339, où il apparaît clairement qu'elle tombait au moins jusqu'aux genoux; c'est par exception qu'elle s'ouvre par devant sur la figure 335; mais il est extrêmement rare qu'elle soit absente (voir pourtant fig. 130). Seulement, il y avait deux manières de la porter, soit par-dessus la jupe drapée, soit par-dessous : c'est là au fond toute la différence qui existe entre les toilettes, d'ailleurs fort diverses d'aspect, des figures 139 et 140, 244 et 245, 318 et 319; les deux façons voisinent sur la figure 133 b. L'existence de cette tunique se décèle d'ailleurs dans tous les cas à celle des longues manches étroites, à peine relevées parfois de légers plissés (fig. 318,

374, etc.) Mais le vêtement le plus difficile à décrire, parce qu'il est le plus exotique, est celui qui était destiné en principe aux membres inférieurs Tandis que la tunique était faconnée et cousue, le paridhâna, comme l'ancien costame grec, était une pièce d'étoffe rectangulane, prise telle qu'elle sort du métier à fisser En ceignant autour des reins l'une de ses lisières, elle forme une sorte de long jupon droit, qui est le sarong des Malais, si à présent l'on raniène l'un des pans entre les jambes et qu'on le passe dans la ceinture, on obtient la dhott indienne ou le sampot cambodgien, c'est-à-dire quelque chose qu'on a souvent pu piendre à tort pour de larges pantalons bouffants C'est ce que l'on voit clairement sur la figure 319 et généralement sur toutes celles qui ajustent leur dhoti directement sur le corps, c'est ce qu'uno fois averti, on dovine non moins aisément sur la figure 318, etc., où celle-et est au contraire serrée à la taille par-dessus la tunique Mus ee n'est pus tout le pardhâna peut être suffisumment long pour que, les jambes vêtues, il reste de quoi couvrir le torse Telle est encore la coutume pour les femmes du Dekhan qui s'habillent des pieds à la tête (à l'une de leurs épaules près), dans une seule pièce de cotonnade Or il apparaît bien que cette modo n'était pas inconnue au Gaudhara Dans les cas inême où les femmes ne portent par exception que leur vêtement insérieur, on voit distinctement pendre ici par desant (fig 152), là par detrière (fig 261), un pan d'étoffe en surplus : ce sont ees paus que lon utilisait ainsi qu'on le voit très nettement sur la noble poitrino de la figure 378, en les agrafant sur l'épaule gauche par-dessis la tunique Il arrivait même (fig. 375) qu'on se dispensat de celle-ci en gardant les bras et le sein droit à nu Ailleurs (fig 377) c est le chile qui semble au contraire supprimé Dans ces deux cas (et cf encore fig 168), on a volontairement négligé d'arrêter le paridhana à la taille, ete On ne peut nous demander d'épuiser toutes les combinations qu'avait imaginées l'ingémosité des femmes tout ce à quoi nous pour ons prétendre, c'est à discerner les élé-

ments les plus constants sur lesquels leur coquetterre s'exercart (1)



Pig 369 363 - Yavanis Fg 34s Muse de Labore, nº 7 Hauter om 83 For 343 Musée de Labore, nº 3284 (Silve) Hauteur om 10

Parmi ces derniers nous ne saurions ometire de noter encore les preures, - et, pour commencer, la plus intime et la plus

(9) Gest ainsi par exemple que la martialement tordu son chile autour de sa tadle Cf Memoires concernant l'Isie orientale, I p 126

fig 34a porte éprèlement les tres pièces du costume habituel sculement elle a

indienne de toutes : nous voulons parler de la ceinture d'orfèvrerie qui épousait le contour des hanches, assemblage compliqué de chaîuettes, de plaques, voire même de clorhettes (1), dont l'usage s'est propagé du bassin du Gange au Turkestan. Dans l'Inde du Nord on y ajoute volontiers comme pendentif une feuille de vigne [2]. Le tout se portait parfois par-dessus le vêtement (fig. 106, 244, 335-336), mais le plus souvent par-dessous(3), et formant en ce cas un renslement fort disgracieux (fig. 375; cf. 168, 245, etc). Nous en dirons autant des lourds anneaux, ordinairement doubles (voir uotamment fig. 162, 244, 318-319, 336 et 377), qui chargent les chevilles. Les autres bijoux, pour être plus familiers aux dames européennes, ne sont pas toujours de meilleur goût; mais du moins il suffira do les énuméter tapidement. Ce sont des bracelets, rares aux bras, constants aux poignets. Co sont deux sortes de colliers : les uns souples et faits tantôt d'un seul rang de perles (fig. 318, 335-336), tantôt d'un amas do chaînettes ou de grains onfilés (fig. 374-378, etc.); les autres rigides et plats, sans donte met justés de pierres précieuses, et qui se eumulent avec les premiers. Ce sont encore de grosses boucles qui distendent démesurément le lobo des oreilles. Ce sont enfin les diadèmes qui surmontent régulièrement le front. Ils affectent ordinairement la forme d'une grosse couroune laurée(4), oruée sur le devant d'un sleuron et posée à plat sur les cheveux. On bien une partie de ceux-ci se relève en chignon à l'intérieur du diadème (fig. 374-377, 382-385, etc.), taudis que

(1) Pour la forme de ces clochettes, ef ci-dessus fig 98 et 151.

(a) Ceci était la règle. El le Mahábharata, itt. 112, h: dans su description des femmes, qu'il vient d'apercevoir pour la première fois de sa vie, le novice llissagranga dit «qu'une ceinture d'or brille sous leur vélement» (cirántatah prabhati kiransayi mekhalá).

C9 M. le Professeur A. Gai varent, qui les a retrouvées au Turfan (Iddutachars, p. 48 et pl. 1, 1; 1V, 3), les compare fort ingénieusement à ces bourrelets ronds, en paille tordus ou tressée, dont les femmes de Hude et d'ailleurs se servent pour porter des fardeoux sur la lète.

D. Cf. M. A. Stein, Anc. Kholan, pl. II. et A. Gai'n weder. Deutsche Literaturg, 7 mars 1908, p. 587; Allb. Kult. Turk., fig. 280. On troine des détails de ceintures cliez Connigues., Barkut, pl. II.

le reste retombe en tresse sur la nuque (fig 378, ef la danseuse vuo de dos au premier plus des figures 179 et 447) ou bien ils se roulent en pyramide sur le sommet on le côté de la tête (fig 162, 234, 244) mais dans les deux cas, les tresses comme les torsades sont maintenues par des réseaux de filigrane et de perles (mul td-ydla)

L'effet d'ensemble de tous ces atours est, il fant l'avouer, plus curieux qu'esthétique, et mieux fait pour piquer la curiosité de ctlinographe que pour ravir d'admiration les esthètes Sans vou loir écraser les productions de l'ecole gandharienne par le rappel de chefs-dœuvre classiques, on ne peut du moins s'empêchei d opposer à ses beautés indigenes, déparees par tous ces soi disants ornements, la noble sumplicité de telle des figures qu'elle a imitées de l'antique (fig 131, 339, 379, 386) et où il semble que ses clientes auraient pu piendre une leçon de goût Du moins, sous cette influence, se sei nient elles divantage conformées à notre gout européen c'est tout ce que nous voulions dire Mois odmettons que nous soyons sur ce point meilleurs juges que les intéressées elles mêmes encore ne faudra til pas oublier que c'est leur fine tort que d'instituer uniquement la comparaison entre leurs robes et leurs confures et celles qui respirent encore une grâce toute hellémque Il siérait de regarder également de l'autre côté, cesta-dire vers l'Inde propre, et unus constalerions aussitôt que cette fois le impprochement leur est aussi favorable que tout à l'heure il l'était peu D'abord, elles ne sont pas outrageusement décolletées comme leurs sœurs de Barhut, de Sânchi ou de Mathurà (fig 472 et 473) Celles-ci se contentent d'un paridhana de mousseline et se dispensent même fréquemment de l'echarpe pour ne revêtir leur torse que de bijoux à ce costume plus que sommaire, les femmes de l'Inde du Nord plus chastes, — plus frileuses aussi, et pour cause — ont ajonte la tunique Eu même temps et pour les mêmes raisons elles ont adopté des ctoffes plus épaisses, apparemment de laine, à travers lesquelles le curps transparait moins et qui se

drapent mieux. Que ce soit pour des raisons de pudeur ou de confort, elles finissent ainsi par prendre à nos yeux un air de plus en plus comme il faut. Ce sont à présent - car tout est relatif les femmes du bassin du Gange qui nous font à côté d'elles l'effet de véritables sauvagesses. Du moins les nôtres ne sont pas tatouées (1) ! Et ausi nous ne sommes pas seulement amenés à leur rendre meilleure justice : nous croyons encore retrouver, jusque dans les modes féminines, ce même caractère de compromis entre l'Inde et l'Occident qui a dû se marquer, comme dans l'art, dans toutes les manifestations de la civilisation gandhârienne.

1) Sur le tatouage des femmes à Barbut, of Cunvinguan, Barbut, pl. Lli et p 39 Il ne faudrait pas se méprendre sur la nature de l'ornement que porte au front notre figure 375 : c'est une ferron

mère (cf. le dessin de J L Kipling [le père du romancier] reproduit dans Buddhist Art in India, fig 55 et les remarques de M É SENART dans le J A, févriermars 1840, p 142 143)

## CHAPITRE M

## LES CASTES MOVENNES

Cette distinction entre les castes inférieures et superieures, que nous avons vainement cherchée dans le costume des femmes, nous avons déja dit qu'elle s'offrait aussitôt à nous dans celui des hommes Nos bas-rehefs vérifient d'avance l'observation qui a été consignée par Yi tsing dans ses Memones a Les laiques de l Inde, fonctionnaires et gens de honne condition, ont pour costume deux pièces d'étoffe blanche, tandis que les classes inférieures et les pauvres n'en ont qu'une (1) » Le contraste, simple et precis -- et d'ailleurs tomours vrai, - saute aux yeux e'et, par exemple, celui qu'on relève aussitôt, sur le piédestal de la figure 440, entre les deux chefs de caravanes et ceux de leurs coolies qui s'empressent autour des chariots à bœufs. A la vérité ce double vêtement va rester désormais la règle jusqu'an sommet de la hiérarchie. Il en résulto que nous finirons à un certain moment par être tout à fail incapable. de distinguer un riche bourgeois d'un grand seigneur, un cresthin d'un keatriya (el plus bas, p 178) Mais la caste, on plutôt la classe moyenne des Vaigyas, ce tiers état de l'Inde, composé des propriétaires des champs et des marchands des villes, comprenait justement toutes les conditions intermédiaires entre le bis peuple et la noblesse D'un côté, par le petit commerce, il confinait aux gens de métiers minuels, de l'autre, grâce a ses opulents banquiers, il avait ses entrées à la cour des rois Ai si haut ni si bas, nous vouduons nous en tentr dans ce chapitre à la conche sociale de ces "multres de maison", boutiquiers du bazar ou gros fermiers des villages, à l'inépuisable charité desquels l'errante et mendiante Communauté a dû de pouvoir si longtemps subsister. Si l'on songe

<sup>11 11 15176</sup> Rec , p 67

au rôle vital qu'avaient ainsi à jouer les upasal a ou zélateurs laiques, on peut à bon droit espérer entrevou sur les sculptures, qu'ils ont pour la plupart payées de leurs deniers, quelque chose deux et même des habituels objets de leurs croyances et de leurs pratiques religieuses

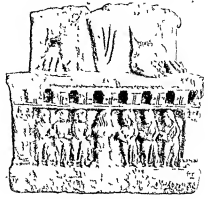
Il ne faudrait pas croire en effet que, pour être devenus adhérents du Buddha et pourvoyeurs de ses moines, ces bons l'iques eussent pour cela renoncé, ni même eussent été sollicités de renoncer a la foi commune La conversion au bouddhisme entraînait quelques obligations nouvelles, elle ne necessitut aucune espèce dabjuration Loin de professer aucune hostilité a l'endroit de la religion populaire, les textes se contentent de l'accommoder à leur propagande en faisant des dieux traditionnels - le seul Mara excepté — les premiers et les plus dévots adorateurs du Maitre (1) En revenche, et comme par un échange de bons procédés, ils font celui ci recommander leur culte aux fidèles en échange de leurs bienfaits « car celui qui est aimé des dieux la bonne fortune devient son partage (9) Nous ne pouvons douter que chaque updsal a nait ainsi conserve parmi les innombrables divinites do I hindouisme, ee qu'on appelait son ista dei atd, sa «favorito» et, pour ainsi dire, sa patronne, celle à qui recourir dans les circonstances tragiques comme en vue des besoins courants de la vic, russi capible de le sauver des «huit périls» de mort (3) que de l'aider à retrouver les objets perdus Il y aurait d'ailleurs de notre part quelque naiveté à penser que ces tutélures déités fussent forcément celles dont les hymnes védiques nous res assent les hyperboliques lournges Dans I Inde, comme ailleurs, on a vite fait de

Vice dons Rurs Davids Dalogues part ll I s sutta lea luts sous les nos 18 21 - I neore les altrques de Mara sont elles si lon viut une manière d'hom r age à las men ent du li ldla

Maharagga vi 18 11 Mahapara n Ib na-sutta 1 31 tu smet des deux

tra luctions diff rentes que M. Rurs Di vias a données successivem ni de ce pas sage voir 1's observat or side 11 Octas Mant lans # # # | nill ten il 1912

e Sir les el ist perils ef leon boudd. I p 144 n 2



F a 345 - Dovareurs arec on an environs (cf fig 137)

Nurse de Lahore nº 679 Largeur om 26



F a 3 J - Don teuns acen rain Muses do Peshawar Pro exant de Takhti-Baha ( 908) D spris was pho ogr de i Archeel ge al Surrey

découvrir, pour peu qu'on y regarde de près, sous le manteau de la religion établie, quantité de superstitions plus ou moins orthodoxes Surtout il n'est pas de pays qui ait plus consciemment éligé en principe le fait naturel que chacun se crée des dieux à la mesure de son esput et de son cœur. Dans le passage même que nous venons de citer, lœil surnaturel du Buddha a bien peiçii le mystère de cette constante adaptation entre le fidèle et l'objet de son adoration Regardant constituire la future capitale de l'Inde, il remarque que sur les sites où resident les plus hautes déités, elles déterminent les plus grands personnages à s'établir, tandis que les déités de moyenne ou de basse condition en sont autant pour leurs humains congéneres (1). Ainsi en va-t-il toujouis dans l'Inde : « Telle for, tel hommen, déclare la Bhagavad-Gita (2) La réciproque n'est pas moins wrate . "Dis moi qui tu es et je te dirai qui tu adores", ou du moins serait il possible de le devinei en gros, pour le détail des devotions les plus répandues et de leurs objets, ce sera aux images conservées de nous l'apprendre

Sur les fidèles eux-mêmes, il semble a première vue que les documents doivent abonder. Dans presque toutes les scènes de la carrière du Bienheureux, en outre de ses deux appariteurs obligés, le Vajrapâni et le moine chargé de représenter la Communauté (5),

<sup>(\*)</sup> xxtt, 3 lo yacchrod lhah sa eva s th li le texte expluyee "Les t lealistes (\*atticka) adorenl les dienx les prission nes (\*yasa) les génies (laleas et Rélea

sas), les àmes obscures (taman) adonat les fanlòmes (Pròtas) et les manuss esprits (Biutas) » On ne saurait plus chat rement répartir entre les trois grandes catégories humaines les trois ordres ile cultes Nous no ferons pas antre chose c-dessous, cf. p. 100 et suiv

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Lest cette constante association qui, dans larticle cit., Il, p. 48 n. i. a fut émetire M. J. Ph. Vocre, il hypothèse que dans celle tra le Vajrapho representant le Dharma, la Doctrine il nous cettout au ¡ los appario plus fruit (p. 63) comme un finite Dharma pala ou l'rotecteur de la Cuer d

les zélateurs laiques se pressent autour de sa personne sacrée. Mais il faut le dire . bien que ces upasaka appartiennent a toutes les classes de la société, ils adoptent le plus souvent un aspect uniforme et conventionnel Assurément pour nous fournir des types sincires, et même réalistes, nous pouvons compler sur la pittoresque fantaisse de ces têtes de chaux à qui nons devons déjà des caricatures et plemes de verve (fig 308-312) Malheureusement elles se presentent pour la plupart sous forme de fragments que nous ne savons à quoi rattacliei , en tout état de cause, elles auraient besoin, pour être surement attribuées, du contrôle plus explicite des basieliefs Pour trouver sur eeux-er d'authentiques images de ces marchands qui faisaient vivie la seete et qui mêmo avaient été les premiers - glorieux titre pour une âme eroyante - à offin quelque nourriture au Buddha parlaitement accomph, secons-nous done justement reduits aux représentations st rares des prototypes legendaires de leur confrérie, Trapusa et Bhillika (cf., p 415 et fig 440)? C'eût vraiment été de la part des sculpteurs une noire ingratitude et une insigne maladresse que de refuser à leuis bulleurs de fonds la sorte d'immortalité dont ils disposaient ils n'ont eu garde de commettre pareille faute. Non contents de les croquer sur le vif drus les coms et comme en marge de leurs œuvres -stéles, pignons de stápa, ou piédestaux de statue - ils sont allés parfois jusqu'à les installer aux meilleures places, de chaque côté des plus sainles icones, car, non plus que nos-artistes anciens ou modernes, ils n'ignorent la façon de flatter l'amour propre de leurs chents Nous leur en tiendrons d'autant moins rigneur que, par ce linus, nous sommes en droit d'attendre d'eux, outre les renseignements mythologiques dont nous parlions il y a un instant, des informations d'ordre ethnographique

## S I LES CHAÎTRES DE MAISON D

Les donateurs - Le caractère vois de nos sculptures, aisé à déduire de leur destination religieuse et d'ailleurs attesté par nombre dinscriptions, devait fatalement entraîner — et suffit par suite, pour des laisons tirées de l'humaine nature, a expliquerl apparition sur elles des dánapati, des e maîtres du don », ou, comme nous disons nous mêmes, des donateurs (n Nous n insisterons donc pre sur le caractère classique de cette innovation mais il semble qu'on puisse suivre, en voie de progression croissante, laudace des artistes et l'infrusion des pieux amateurs Tout d'abord les premiers n'osent figurer les seconds que dans des scènes de culte plus ou moins directement copices de la vie réelle Ils les montrent par exemple sur lo piédestal d'uno statue, dans l'acte de l'adorer en faisant, selon la coutume, biûler de l'encens ou une lampe (a) à ses pieds (cf fig 137 et 344), ou bien ils les placent debout dans des attitudes respectueuses de chaque côté soit d'un temple (fig 345). soit du vasc a aumônes du Maitre, qu'il leur était loisible de vénérer ams chaque jour à Pèshawar (fig 211 et piédestal des statues des planches I et 11, cf 1,p 420), amoins qu'ils ne piéferent les agenouiller devant lancien turban du Bienlieureux (fig. 186), comme Hiuan tsang la encore vu faire dans la ville capitale du konkañ () Ailleurs net notampient sur nombie de representations du «grand Miracle» de Cravasti, il nous est impossible de déter-

P Rec . Il D 254

<sup>(1)</sup> Nous sommes leureux de nous trouver d'accord sur ce poul avec M J lh Voczi. A S I, Annual Report 1903 1904 p 256

<sup>1900 1902</sup> p 200

'S or les ligures 293 294 et 439 il sagit visiblement d'une lampe douit un modele jortait très-élaioré (cf. notre figure 22) se retrouve dus les mains de plis d'un donateur d'i Turfan (par exemj le l'Austehra, 11 VI) mais les exemj le l'Austehra, 11 VI) mais les

figures 137 et 344 donnent I ien plutôl a lett permis des en her aux proportions Impression d'un firûle-j arfains — On peut remarquer que l'encensoir portatif que ù J ih Voori a reconnu d'uns la main du donatur d'une statue d'. Lalore (n° 65 ef 1 S I , Annual Report 1902 1903, pl 1 \\ 1 \\ 2 \) as retrouve aussi en Aus centrale

nnuer si nous avons assaire à un marchand gandhârien et à sa semme ou à ce couple lourgeois du pays de Koçala, Lûhasudatta et son épouse ela mère de Riddhila, qui jouent un role dans l'instoire (1). Tel est par exemple le cas sur la figure 79 pour les deux orants debout qui eneadrent le lotus magique qui sert de siège au Bienheureux. Sur les sigures 76 et 407 où ils sont agenouillés dans la partie insérieure de la stèle, des présomptions sont déjà en saveur de l'hypothèse des donateurs. Celle-ce devient



F G 3 f - Don terms are there o we cleve Collect on par eller Provenant du S at Hauteur o t,

presque une certitude pour les orants de la figure 346 Enfin aucun doute ne subsiste plus en ce qui concerne les sept personnges qui — non saus accuser la différence des rangs par l'infério rite de leur taille — encadrent sur le soubassement de la figure 77 la série des sept derniers et du procham Buddhas

Mus ce sont surtout les pretendues «scènes d'utoration» dont nos sculpteurs ont exploit. le cauvetère vague et neutre pour mettre leurs clients sur un pied de familiarité de plus en plus grande avec le Maitre Nois nous sommes déjà expliqué plus haut sur leorigines d'une partie de ces scènes (cf.1, p. 426); si c'est un fluddha que trône au milien, elles relevent, à notre avis, du fameux épisode de l'adhyceana on sinvitation- à la Prédication. Si au contraire le personnage central est un Bodhisattva, elles se rapportent à un antre épisode sur lequel nous nous reprochous de n'avoir pas sullisamment insisté en son temps, le sameodana on einstigation - (1) an Grand départ. Des succédanés de l'une et l'autre scène sont par « exemple réunis sur un piédestal de Calentia (fig. 347) comme sur les deux compartiments supérieurs d'un pignon de Lahore (fig.  $h_7$ ): mais la seconde est plus fréquente que la première, lei encore il ) a des degrés dans la liberté grande qu'a prise le sculpteur. Sur le fameux piédestal inscrit, ilit de Hashtnagar (fig. 479), non seulement l'ordonnance générale à trois personnages de l'einstigation 🗝 été respectée, mais, comme nons verrons plus bas (chap. xu), nons sommes bien véritablement en présence des dieux ludra et Brahmâ encadrant le Bodhisattya; le donateur, simplement introduit en surnombre par la gauche, ne fait qu'assister à la scène en spectateur édifié. Mais hientôt les clients assument sans vergogne le rôle des dieux; il est clair qu'hulra et Brahmà ont ilà leur céder la place sur l'adhyesana de la figure 347 b comme sur le sameodana des figures 347 a, 348 et 456 (cf. A.S L., Ann. Rep. 1903-1904. pl. LXVII, 1 et a). Désormais, tout comme sur les figures 77 et 346. voilà les donateurs placés sur le même plan que le Maître : encore se hornent-ils sin ces divers tableaux à ne fouler que la terre où nous vivous et sur laquelle le Bienheureux est ilescendu. Par une untiative plus hardie - mais aussi, semble-t-il, beaucoup plus rare - l'anteur de la ligure 349 n'a pas craint de leur faire escalader le ciel des dienx Tusitas pom y adorer le Bodhisattva dès avant sa ilescente, alors qu'il est encore assis dans son paradis et sur son lotas natals (cf. fig. 145 et 1, p. 286)

Il est à peine besoin de souligner à quel point ces simples rap-

88

<sup>(&</sup>quot;) Von plus bas, p 220

prochements écharent nombre de bas-rehefs autrement mexplicables Amsi sculement devient compréhensible la présence aux côtés du Bodhisattva céleste de la figure 349 au lieu des dera accoutumés d'orants laques des deux sexes, ou près du Bodhisattva terrestre



f o 3 7 — D refee s arec a lists at or de Bodh & ttya d driftsfood og Boddha M e d d Cal da Processand de Lor jala Tangar IIa de o



k q 348 — Douateurs arec elect out on de Bode Satteur Montoge du Muses de Laño e d'op és un argund procenant de Usa sadia Han e on 25

de la figure 347a l'apparation de deux moines plors qu'il ne saurant avoir encore fondé sa Gommanauté double exemple dénigmes qui demourerment involubles hors l'hypothèse des donateurs. Mais à vru dire, l'existence de ceux-cu na nullement besoin, pour s'impover, de cette contre épreuve su décisive soit-elle. Il suffirant du témoignage de nos yeux. Il ne se peut pas que, par contraste avec l'uniformité des icones, nous n'ayons été frappés de la variété de leurs adorateurs. Visiblement la pierre corrobore les données des inscriptions votives sur la diversité et parfois aussi le nombre des souscripteurs. C'est ainsi que nous rencontrons non seulement des moines et des laiques (fig. 3h7 a et b) mais encore, dans le cas d'offraudes faites en famille, «les femmes et les enfants» ou «les frères et les sœurs» associés à la bonne œuvre. De tels groupes familiaux, avec les différences d'age et de sexe, de types et de costumes qu'ils comportent, se présentent apparemment déjà sur les figures 137, 211, 346 et 349. Celui qui figure sur le soubassement de la figure 77 compte un nombre impair de membres : à qui connaît le goût de nos artistes pour la symétric, ce scul trait apparaît déjà comme une preuve flagrante de son caractère réaliste et non décoratif. Parmi les sept orants, nous relevons un moine, trois zélateurs lauques, deux femmes et un petit enfant. Sur la figure 348 les membres de la parenté se balancent de façon plus harmonieuse. A la ganche du Bodhisattva se tiennent le père et la mère. La femmo qui suit celle-ci est-elle l'aînée des filles ou une sœur? Le moine qui, de l'autre côté, paraît stimuler la dévotion de son voisin, est-il leur directeur de conscience à tous, ou simplement l'aîné des fils ou encore leur oncle? Nous ne savons: mais nous pouvons en tout cas compter au moins quatre garçons et deux filles, nombreux espoir d'une pieuse maison. Surfout il nous apparaît clairement que ces gens ont posé devant l'artiste exactement comme ils feraient de nos jours en face de l'objectif du photographe. Ce point acquis légitime nos recherches et justifie notre espoir en leur avenir.

Les costumes. — Déjà, en ce qui concerne leur aspect extérieur, nous pouvons arriver à une précision assez grande. Les textes énumèrent en effet les diverses pièces qui constituaient le vêtement tandis que les monuments nous apprennent la façon de les draper: libre à nous de contrôler les uns et les autres par l'observation des modes présentes—au moins dans les campagnes ou sur les népligés d'interieur restés plus fidèles aux commodes coutumes du passé Le témoignage de l'hunt isang se rejoint d'un côté avec celui de l'i tsing de l'autre avec ceux de Strabon ou d'Arrien pour confir



Fo 3hg -- Dours no a sco Bonn a trea na a trout To 112 (cf fig h5)

Muste de Loho e n 856 Pro e ant de Jandl-Ga ht La geur om 33

mer la prédilection des Indiens à l'égard du blanc () Un point hors de conteste est que les deux pièces du vêtement indien n'étaient

Rec I p 75 Y: rsivo Rec p 67 Anniex Indea xvi Geogr xv 1 71 o Standov fa tjustement observer que cela est contra re à ce qu est 11 d'autre part le le ir goût pour les etoffes fleur es Géta t la couleur des la ques por opposti on à celle des mo es cf plus las p 3:8 D oya ad p 160 Benvoir I trod p 180 n 1 el léd t d'Apoka trou vé d'Sénatt près de Béarsé (Ep gr Inde t VIII p 168) Ces léto le nutéressent d'aillears pas la sculpture et nous aurons plus il une fo s'à déplorer que la pe nture gandhineune so t perd e m trillées ni cousies. On les employait dans leur foune rectangulure, telles qu'elles sortuent du métier Ce sont celles que nons avons déjà décrites à propos du costume des femmes, le paridhana (rujonid lim dhoti) destiné aux membres inférieurs et l'uttariya qui est le mantenu ou châle (chaddar) jeté sur le torse (cf fig 350) Non senlement ce sont les mêmes vêlements que l'on voit un personnages des plus anciens monuments de l'Inde centrale, inais la fron de les diaper est souvent très analogue. Sur les jounes gens de la figure 348 par exemple, le chille se iddnit, comme à Barhut (1) aux dimensions d'une simple échaipe (cf fig 468 469) pendant que leur dhott, arrêtée au genou, forme par devant la même longue pointe, seulement moins artistement empesée à petits plis Mais, en free deux, leur pere porte un pagne descendant à mijambe (ἐπί μέσην τὴν κνήμην, comme dit fort bien Arrien) et un manteun assez ample pour envelopper au besom tout le toise C'est ce costume qui comme nous le veirons, deviendra la iègle pour les personnages de distinction que figurent nos sintues, mais déjà nous le trouvons également porté par les deux marchands de la figure 440 et les chefs de famille de nos figures 345 et 349 Ay regarder de plus près, on constate d ailleurs, au moins sur les figures 346 et 348, que ni les bras ni l'epaule droite de ces personnages ne sont nus non plus que ceux de leurs compagnes, et il en faut conclure que dans la caste moyenne du Gandhâra, les hommes ne partageaient pas seulement avec les femmes les deux vêtements traditionnels de Hinde, mais qu'ils leur emprintaient encore à loccasion -- sans doute pour I hiver -- le port d'une troisieme pièce d'habillement qui nous est déjà apparue comme speciale au Nord Ouest, la tunique à manches (9)

Cette dernière se voit à plein, avec ses larges pans coupés droit

Remarquons incidemment que par une exception a notre connaissance un que et qui ne s'explique que par la conlamnation du motif des donate ira l'auteur de la figure 479 ; éte épale ment celle sorte de veste a un dieu ind en lans l'expèce à Indra

<sup>()</sup> Barhut pl XXI XXII

au dessus du genon sur la gauche de la figure 346 et les figures 351-353, et comme le poisonnage qui la endossée a enfiléen même temps une pure de pantalons il en résulte qu'il est vêtu d'une fucou beaucoup plus voisine de nos habitudes européennes. Tou



Co lon Tox — Corescope on the better the new F 3.00 Muse de Calcu a Ho en on 50 Fg 301 Mus mf Volke hu de B ha Huerr on 9 Fg 352 B h M a n Lodes Hauteur o 99

tefois nous navons pas à demander aux Gaulois in aux Germains le secret de cet accourtement. En leur qualité de grands voyageurs les pèlerins climois nignorent pas que, sul est totalement étranger à l'Inde il est fort répandu dans l'Asie occidentale et centrale Tracez nous dit Vi-ising 0 suivant la direction de l'Himdlaya une ligne partaut du Kaçmîr et traversant tout le continent jusqu'à la mer de Chine: au Sud de cette limite idéale, on s'habille en principe, sur la terre ferme et dans les îles (1), avec les deux vêtements non ajustés que nous avons déerits ci-dessus; mais à l'Ouest, en Perse, et au Nord, dans le Tibet, la Kachgarie et tout le Turkestan, «comme ces pays sont froids (2), les gens portent toujours la blouse et la culotte ». C'est ee que confirment, pour l'époque dont nous nous occupons, anssi bien le costume des rois « indoscythes » sur, leurs monnaies et de Kaniska sur la statue récemment découverte à Mathura, que celui de telle figurine de terre cuite trouvée autour do Khotan (fig. 527). Qu'il vent déjà des gens de la Haute-Asie installés au Gandhâra, alors quo florissait l'écolo gréco-houddhique, c'est ce dont historiquement nous ne pouvons douter, non plus quo de la conversion générale de ces envahisseurs au Bouddhisme. Nous ne saurions donc être surpris que leur eostume apparaisso sporadiquement sur nos sculptures et soit notamment prêté à plus d'un donateur. Lors même quo le caprice de l'artiste l'attrihuo, pour l'amour de la variété, à quelque héros de la légende, nous eroyons le plus souvent entrevoir, au fond de ectte fantaisie, quelque apparence de raison. Par exemple quand nous avons rencontré, ainsi figurésous l'aspect d'un conquérant étranger, l'un des nobles prétendants aux reliques du Maître (fig. 294), il nons a semblé saisir dans ee trait une allusion au «roi du paysfrontière de l'Udyana », qui passait dans la tradition locale pour en avoir obtenu sa part; et sur la figure 295, les chameaux ne nons avaient pas paru une montme moins bien appropriée à son voyage de retour (cf. 1, p. 594). Du moins faut-il retenir lo caractère nettement evotique de cet habillement comme do cet équipage: il est hors de doute qu'aux yenx des Indiens les braies suffisaient à

tont, une sorte de pelisse de fourrure. anast qu'il est chirement vaible sur la figure 35s. Nouldions pas non plus les lourdes bottes qui complèteul ce costume

<sup>(1)</sup> Sauf naturellement celles des sindigènes nus», dans le golfe de Bengale \* " Telle est aussi la raison pour laquelle on portait parlois, par-dessus le

dénoncer un Mleccha, exactement comme pour les Grecs ou les Romains elles dénotaient immediatement un « Darbare »

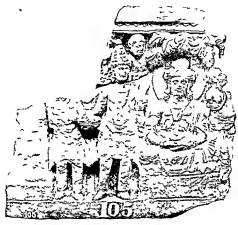


Fig. 35 t - Ros ex costume assaure (Pressine Ministerior?)
Musee de Lahore, n° 100 Houteur o in 34

LES TYPES — D'autres traits soulignent encore à l'occasion l'allure etrangère de certains personnages. Tel est le crs de celui qui se tient debout à la droite du Bodhisattya (1) sur un curieux bas-

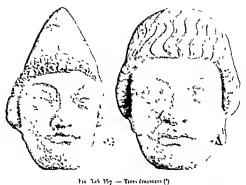
(1) Sur la gauche de 4 M I I, pl 139 2 on releve deux personnages analogues et semblant égals ment offirm de la nourie ture mais cette fois au Buddha Aous avondéja cruy reconnaitre une variante de l'aof frande de Trapusa et Bhallika" (1 p. 415) Lartiste, aurait il unsi figuré les deux premiers fid les laiques pour souligner leur caractère nomada et leur provenuce lonitaine? Ou serait-ce qu'il aurait en

reliel de Lahore (fig. 353). Le tableau est malheureusement trop fragmentaire pour que nous puissions l'identifier avec sui eté, mais nous inclinerions à y reconnaître une « Première méditation » conçueselon la formule du Buddha carita, avec la djonction d un moine, (cf 1, p 341) Dans ce cas ce serait à Guddhodana que l'artiste aurait ainsi imaginé de donner l'apparence d'un monarque « indo scythe » Ce qui est sûr, c'est que cette indéminble ressemblance est encore accentuée par la haute tiare pointue, qu'il lui prête apiès l'avoir em pruntée à Vasudèva (pl V, 15 et 17) Mais il ne faudrait pas croite que cette sorte de bonnet persan - ou, comme nous disons, phrygien - fut toujours exéculé en jouillerie et exclusivement réservé aux rois Nous le retiouvons, fait de simple étoffe, sur des têtes détachées du musee de Lahore ou de Mathura (fig 354, 493), où il semble bien que le seul souci do figurer exactement quelque type réel do donateur ait guidé le ciseru ou l'ébauchoir de l'aitisto (1) Lue autre mode d'ougune étrangère consiste dans le port de la mous tache (cf fig 355 357, etc ) doccurrence fréquente au Gandhina, au point qu'elle persiste parfois à se montrer jusque sur la lèvre supérieure du Buddha (cf fig 189, 210, 212, 326, etc ), elle n'en contraste que mieux avec les faces fonjoins glabies des laiques de l'Inde centrale Quant à la barbe, lorsqu'elle décore le menton de simples mortels, elle paraît être restée dans le Nord Ouest, comme dans le reste de la péninsule, l'attribut spécial des ascètes brahmaniques (9) C'est peut être pour complaire sur ce point aux li ibitudes de ses sujets cis himalayens que Hinriska a coupé le bouc husute de ses pères et se présente sur ses mounnies complètement rasé (pl V, 11), mais, d'autre part il faut admettre que les Gandhariens, ou du moins les plus fashionables d'entre eux, s'élaient

tendu le nom du secon l def gure, en Ballka - Backgen?

"Cf Ibis bas p 255 el sin line serve fule vise les l'eures l'artues de laksas que nous avons déjà rene alrees et dont le caractère exceptionnel autant que classi pe u est plus à d'montrer

Or retrouve la mêne confinre a Ajanta to the 11 5 gigs - Sur Rollin el A S I, t VIV | a petil VIV



ty 3.4 Musee le Lahore nº 166 Protenast de flahlre Hutten om 3.5 fg 3.5 Musee de Lahore, nº 175 Protenast de flahlre Hatteur om 23



For 356-357 Musee di Lourre, nº 98 et 99 Procenart de Shahba Garbi Haateur o m 07

déjà plu à copier, en ce qui concerne la monstache, la mode de leurs satrapes parthes (1) (fig. 368 et pl. 1V, 17 et 19).

En revanche, il ne semble pas que nons devions chercher quelque influence occidentale dans le fait que la plupart de nos upasaka de type indien gardent la tête nue: nous verrions plutôt dans cet usage une marque de la relative humilité de leur position sociale. Rares sont ceux qui arborent le turban de cérémonie, et plus rares encore ceny qui le conservent au complet (cf. fig. .359). Pour les princes eny-mêmes, c'était là une coiffure de ville et non d'appartement (1). Aussi lliuan-tsang a-t-il eru pouvoir énoncer cette règle générale que les Indiens « portent un petit nœud de chevenx sur le sommet de la tête et laissent pendre le reste ». C'est justement à cette mècho relevée sur le haut du crâne que se reconnaissent tonjours les Bindous: et, si ceux d'anjourd'hui rasent volontiers le reste de leur cheveluro, la remarque de Hiuah-Isang fournit une description fort exacte de celle de nos vieux douateurs, là du moins on le détail s'en laissé apercevoir d'une façon distincte (fig. 346 et 358). On verra non moins clairement sur tels fragments de Lahore (fig. 355) ou du Louvre (fig. 356-357) comment, chez d'autres, les cheveux étaient coupés en rond sur le front et tout autour de la tête, avec ou sans chignon (cf. fig. 348). On notera par ailleurs que les paysans (fig. 175 et 197) ne sont pas autrement coiffés. De quelque point de vue qu'on l'envisage, la classe où se recrutent nos donateurs s'étend bien sur toute la zone intermédiaire entre les petites gens et les grands seigneurs; ainsi s'explique l'extrême variété de leurs types, tant pimpants que modestes, tant indigènes qu'immigrés.

De cette constatation il résulte d'abord que nous avons à présent toutes raisons de ranger dans cette catégorie l'immense majorité des têtes en mortier de chaux due les fonilles nous ont

<sup>(1)</sup> Cf. P. Girder, Cat, d'une part pl XXVII, 9 et XXVIII, 9; d'autre part pl XV, 11 et XXIV, 7

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> Nous reviendrons plus has (p. 186), à propos des hautes castes, sur le détail de toules ces questions.

rendues, et dont le caractère extraordinairement vivant n'a pu manquer de nous frapper II en découle encore, par voie de conséquence, que ce serait ici le lieu de traiter, si elle était mûre, la question du naturalisme dans l'école du Gandhâra car c'est justement à ces pittoresques documents qu'il faudra quelque jour

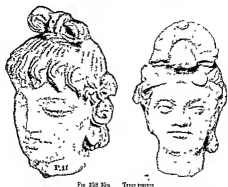


Fig. 358 Music de Calentia, P 11 Provenant de Peskawar Hauteur om 15 1: 359 Musec du Louvre, nº 72 Provenant de Shahbd Garli Hauteur om 17

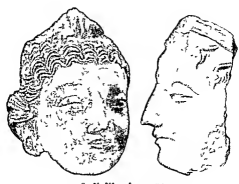
demander les éléments de cette étude. Evidemment l'emploi danne matière plus facale à travailler avait, somme al accese toujours, donné naissance à une forme plus souple et plus libre de la plastique. Sur ces têtes, si hardiment modélées, la gamine des expressions et des physionomies est, il va de soi, infime, et c'est à peine si nos nombreuses reproductions en peuvent donner un fuble aperçu<sup>(1)</sup> Par en bas, elle confine à la caricature nous

avons aussi bien pu ranger à côté des parias et des démons de notre précédent chapitre les figures 311-312, l'une à cause de sa bouche largement ouverte, l'autre à cause de son gros nez épaté. Nous nous élevons d'un degré avec les faces si évidemment sincères et conformes à la nature des figures 354-359. Plus haut encore, il semble que nous touchions aux limites de l'idéalisation (fig. 360-363) : mais jamais les plus esthétiques de ces essais ne nous donnent l'impression du stéréotypé et du convenu. Tout apprêt est hanni de l'air bon enfant de la figure 360, sinon des torsades de sa chevelure. Le sin profil de la sigure 361, avec son nez légèrement aquilin, n'a rien d'académique. Sur les figures 362-363, la grace légère des papillottes, pressées on non d'uno bandelette, s'unit à la longueur des yeux et à la lourdeur tout orientale de la paupière pour donner une nouvelle saveur oux types en apparence les plus classiques. Et sur la plupart de cos visages flotte un sourire, comme si l'artiste les avait créés en se jouant.

A ces remarques trop générales so borne pour l'instant tout ce que nous voyons d'essentiel à noter sur les ligures «réalistes» du Gandhàra Mais bientôt celles-ci ne manqueront pas de s'animer encore davantage par la comparaison avec les nombreuses têtes de même nature, récemment exhumées au Turkestan, et dont le moios qu'on puisse dire est qu'elles leur ressemblent comme des sœurs. Un seut trait, à vrai dire, les différencie de façon constante : tandis qu'au Gandhàra l'œil reste toujours profondément enfoncé sous l'arcade sourcibère, à la façon indo-européenne, dans toute l'Asie centrale il affleure le visage, à la mongole, si même il ne proémine pas légèrement. Sans doute cette divergence a pu aller en s'accentuant pour une raison technique : nous faisons allusion à la facihté avec laquelle ces faces aux lignes

Desert Cathay, 11g 270-272, Mission PELLIOT, dans la revue de l'Art decorabl, 2011 1910, p 69, etc

<sup>(1)</sup> Cf A Gatawedet. Idikutsehari, pl I, IV, XV, XIX XX, M A Stein, Ancient Khotan, pl LXXXI-LXXXV et





I 363-363 Vusie du Leutre » 89 et 90 Protenant de Shahbi Garh Hauteurs om 10 et am. 08

molles et empâtées, sans creux ni saillies, se prétaient à me exécution mécanique au moyen d'un seul moule; et nous savous en esset que ce procédé, peu employé au Gandhâra où la maind'œuvre artistique n'était pas rare (cf. 1, p. 196), était au contraire devenu courant dans la Sérinde. Mais, la part de ces contingences matérielles une sois faite, il n'en reste pas moins que sons cette différence de facture se décèle une déviation du seus esthétique, régie à son tour par une dissimilarité de race. Cette première constatation n'est pas pour diminuer la valeur ethnographique que nous nous plaisons à attribuer à ces modelages, ni l'espoir des bénésices que l'ou pourra tirer un jour de leur companaison avec les productions gréco-bonddhiques de l'Asie centrale.

## \$ 11. LE GÉNIE DES RICHESSES.

Nous avons émis la prétention d'identifier, après les hourgeois, les dieux de la hourgeoisie; et nons avons déjà dit plus haut (11, p. 82) dans quelle couche moyenne de la mythologie, correspondant à la situation sociale de leurs adorateurs, nous avions le plus de chances de les rencontrer. Toutes les analogies nous engagent en effet à les chercher, eux aussi, dans la zone intermédiaire entre la plèbe et.la noblesse divines, au-dessus des démons et au-dessous des dieux. Les Vaiçyas ont dû avoir leur mythologie, comme ils ont eu leur littérature. On conçoit aisément que les hymnes vediques, avec on sans leurs commentaires, aient rebuté des gens dont ce n'était pas le métier; mais il faut croire que même les épopées royales, dont la bourgeoisie indieune fait aujourd'hui ses délices, ne la satisfaisaient pas encore entièrement; aussi Gunadhya - pour nommer l'auteur en qui se personnifie le genre - écrivit-il à son intention et en dialecte populaire des contes à son goût avec des béros à son gré : «Les dieux ont le bonheur monotone; les hommes sont perpétuellement malhenreux.:.; c'est pourquoi je veux vous conter des histoires de

génies<sup>(1)</sup> » Ainsi l'intérêt littéraire se concentrait pour elle autour de Kuvèra, le dieu des r chesses, et de sa cour de Yaksas et d'enchanteurs, il y a tout à parier que c'est également dans ce groupe



l'e 364 - Parc se es céris des neunesses Musée de Lahore, n' 606 Hauteur om 21

de divinités qu'elle aura placé son idéal moral aussi bien qu'esthétique. Comme les Brahmanes ont leur Brahmates, comme les nobles ont Çakra Hndra des dieux, nous pouvons être surs que

O Kathasarit sagira 1 1 47 48 — Le caractère bourgeois des romans d'aven tures du penre de la Prihat-katha a été bien mis en l'imi re par VI F Lacôre, dans son tempquable. Est user Ganadhy a

et la Brehat-Latha Paris 1908 Voyez égylement il Jacost 7 D U G VI VIII 1894 p haretsus

<sup>9</sup> Cl Vaha, ocenda-sutta \$ 06 (1 nrs. Danos Dal gues part ll p 278)

les bourgeois se seront aussi choisi quelque « divinité favorite » parmi les génies les mieux aptes à réaliser les plus chers de leurs vœux. La seule difficulté - et elle n'est pas mince - est de pénétrer après coup dans la pénombre de la conscience religieuse et d'y poursuivre, avec la seule lanterne du philologue, des croyances sinon mortes aujoui d'hui, dn moins complètement transformées, et qui, même au temps où elles florissaient, étaient moins pensées que senties - surtout, hélas! moins écrites qu'orales.

Par bonne chance le Buddha lui-même s'est chargé de nous éclairer sur la psychologie de ses upásaka. C'était, nous l'avons vu (I, p. 478), sa contume, comme celle de tous les religieux errants de l'Inde, de payer son écot après chaque repas qu'on lui avait offert par quelque ollocution édifiante; et s'il est une quolité que les textes ne se lassent pas d'attribuer à la prédication de leur Maître(1), c'est son opportunité pleine de taet et le sens exoct des convenonces particulières à chocun de ses changeants auditoires. Ils lui en font donner une première preuve au moment où il reçoit l'hommage des prototypes de ses fidèles larques, Trapușa et Bhallika. De quoi va-t-il porler à ces deux marchands? Des quatro saintes vérités tout fraichement découvertes, de l'obsolne vanité de ce monde, de la nécessité du renoncement? Il n'a garde, car il n'aime pas perdre ses paroles et son temps. Ce apremier sermona, il le réserve à ses cinq anciens condisciples, intelligences déjà rompues aux questions métaphysiques et des longtemps préoccupées par le problème du salut. Ce qu'en échange de lour riz il offre ici à ces Ames simples, c'est une formule de bénédiction pour la prospérité de leurs affaites commerciales: et cette formule consiste justement à invoquer la protection des génies, males et femelles, de tous les points cardinaux(). Si le recours à de telles déités pouvait passer pour avoir été recommandé de la bonche même du Bienheurenx, comment aurait-on songé à l'interdire aux fidèles qui ent

<sup>&</sup>quot; Cf. par exemple Jatala, nº 678
' Makdeaste, III, 306 et sure ; Labta-ristara, el., p 387 el soir.; trad . p. Jas el mir.

eu le malheur de ne naître qu'apres son Parmrvâna? Une histoire ¿difiante, contée sans malice par le scrupuleux Yi-tsing<sup>(i)</sup>, nous découvre la raison profondément humaine de ces devotions popu-



F o 360 - Mêxe Persovvice Mus e de Calculla n G 66 Hau eu on 21

laire, que sans donte les moines les plus orthodoxes nosaient proscure, sûrs qu'ils étaient de ne pouvou les extirper. Un couvent de huçinagara se trouve mis dans l'emburras par l'arrivée inopinée.

<sup>()</sup> Rec p 38 el pour les détals : fra 1 126

et tardive d'une bande de einq cents moines: il s'agit d'improviser leur repas avant l'heure eanonique. Or midi va être sonné sur le gong (gandi). Qu'à cela ne tienne: la vicille mère d'un frère lai se met en devoir de brèler de l'eneens devant une icone miraculeuse: «Le grand sage, lui dit-elle, est entré dans le nirvâna, mais, du moins, il existe encore des êtres eomme toi... Viens à notre aide...» On ne saurait avouer plus ingénument que, dans les occasions pressantes, micux vant invoquer un génie vivant qu'un Buddha most.

Sa descrietion. - Quelle était espendant sette divioité, apparemment aussi subalterno que secourable? Pour dépister les manisestations extérieures de ces superstitions, volontiers ignorées de la littératuro indienne, nous n'avons guère d'espoir quo dans les observations faites sur la vie réelle par les pieux archéologues chinois. Aussi, apprendrons-nous avee un vif intérêt que Yi-tsing a rencontré cetto imago dans tous les grands mooastères de l'Inde et qu'elle tenait à la main « une bourse d'or ». Cet attribut se passo de commentaires et la signification en est claire dans toutes les langues : remarquons seulement que le culte du génie, porteur de cet agnichant symbole, a dù partieulièrement fleurir dans les cercles où le Bouddhisme recrutait le plus clair de ses adhérents - comme continue à le faire le Jainisme. C'est un milien de marchands qu'évoquent le plus souvent les légendes : chefs de caravane on banquiers, armateurs an long cours ou boutiquiers sédentaires, tels, sont les personnages les plus habituels des avadana; e'étaient antant d'adorateurs acquis d'avance au dispensateur des richesses. Notons encore que Yi-tsing fait voisiner co dernier, dans le réfectoire ou sous le perche du couvent, avec une autre déité du même ordre, mais celle-ci féminine, Yaksini comme il est Yakşa, et dont la fonction propre est de donner des enfants. Disposant à eux deux des deux choses que désire le plus le commun des hommes, à commencer par les Indiens, on conçoit que leur manque de

dignité ait pu être compensé par leur popularité; et celle-ci expliquerait à son tour le rôle considérable que, d'après le témoi-

gnage oculaire du bon pèlerin, ils ont joué dans l'iconographie religieuse. A la vérité Yi-tsing n'a pris occasion d'en pailer qu'à propos des monastères du bassin du Gange. Mais Huan-tsang signale ce même «génie des richesses» dans un couvent du Kapiça, sur les confins occidentaux de l'Inde du Nord(1), et là aussi il était assis à l'un des coins de la porte. Lo pèlerin ne nous dit malhenrensement rien de l'image assise vis-à-vis et qui devait être, selon la coutame, celle de la fée aux enfants. En revanche, c'est celle-ci que Sir Aurel Stein a trouvée peinte sur le seul jambage non écroulé d'un temple du Turkestan chinois méridional (fig. 529). A l'autre bout du monde bouddhique, les deux habituels pendants continuent à se faire face des deux côtés de l'entrée du Candi Mendut (2) de Java (fig. 514 et 5:5).

Ainsi assurés de l'ubiquité du personnage, nous n'aurons pas de



Fig 355 — Mère pensovvice Musee de Calcutta, n° G 57 Hauteur om 25

peine à le reconnaître, avec ou sans sa compagne, sur nombre d'images du Gandhara. Rien ne nous serait même plus aisé que de

l'émuent archéologue un important ar ticle consucré au même personnage et publié dans le même recueil (Aote sur

<sup>(1)</sup> Mem , 1, p 43, Rec , 1, p 59 (2) Of J Pb Voczi, B E F E O , IV, 1994, p 727 Nous devous encore a

prévoir la plupart des variantes que comporte le thème fondamental du « génie ». L'interchangeable diversité des types de Yalsa, barbus ou imberbes, étroitement drapés ou largement dévêtus,



Fio 367 - Mêne personnez Musée de Lahore, n° 3 Processant de Talhal Hauteur 1 m 8

nous est désormais trop familière pour nous arrêter un instant. L'attribut caractéristique de la bourse, comme tout à l'heure celui du foudre, n'est-il pas ici dans la majorité des cas pour lever nos

une statue du Gandhára conservée au musee de Lahore, B E.F E-O, III, 1903, p. 149)

hésitations, et l'analogie pour décider du re-te? Peu importe donc que l'auteur de la figure 364, tout comme celui de la figure 253, ait cru adroit de reliaussei la diguité de son Yaksa en le diadémant



tie. 368 - Laores at 192 farit

d'un turban, il suffit qu') «es côtés nous apercessons — sur le genon et «ous le bras d'un de «« serviteurs, qui a d'adleurs tout l'aspect du coolie dout il tient le rôle — le symbole parlant du sac ou plutôt de l'outre d'ésersant des pièces de monnaie à pleine

 $<sup>^{\</sup>circ}$  . It boest (i.e. land , p. s. o.b. a depende sa ressemblance avec celle des bluts on proteurs d'ean de l $\ln h$ 

ouverture. A ce prince charmant s'oppose, comme une vivante antithèse, le génie adulte, barbu, hirsute, plus qu'à demi nu de la figure 365; mais quoi, il tient dans la main gauche une bourse, et celle-ci, si exiguë soit-elle, est assez pour que s'impose leur assimilation. A côté de ce groupe, qui associe le donneur d'or à la donneuse d'enfants et non plus seulement aux enfants qu'elle donne, vient à son tour se ranger, quoique isolé, le fragment de la figure 366, où le Yaksa joint à la semi-nudité un visage jeune et imberbe (cf. fig. 379-381). Aucun de ces rapprochements ne fait difficulté; nous avons déjà vu Vajrapâni passer, sous l'inspiration du moment, par un jeu de transformations non moins variées; mais aussi nous ne trouvons dans tout cela rien de nouveau ni de passionnant. Apparemment nous en resterions là et nous nous résignerions à ne désigner cet autre Yaksa que par un vocablo tiré de son office, commo celui de Dhana-da ou do Dhana-pati, si tout à coup no surgissaient dovant nos yeux des figures incomparablement plus originales. Qu'elles appartiennent d'ailleurs à la même série, on n'en saurait douter : la plupart tiennent encore (fig. 386-389) ou tenaient jadis, avant que leurs mains fussent brisées (fig. 367-370, 379-385), l'insigne emblématique du genre do faveurs qu'en attendaient les sidèles. Le spécimen le plus caractérisé nous est fourni sans conteste par la figure 367. Il serait inutile d'insister sur l'impression de vie intense qui se dégage de ce port impérieux, de ce torse massif, de cette physionomie brutale. Elle nous convainc immédiatement qu'une pareille figure n'est pas une simple création allégorique, ou du moins qu'elle revêt tous les traits d'un personnago réel. A une image si individuelle on cherche instinctivement un nom propro : et tel est le prestige de l'art que, dociles, les archéologues se sont mis aussitôt en campagne pour lui en trouver un.

Son identification. -- C'est là en effet un point dont les péleries chinois ont négligé de nous instruire. Du moins Yi-tsing nous dit-il

simplement qu'on donnait au génie a la bourse le sobliquet de Malithalia, le «Grand Noir», à cause des perpétuelles ouctions d'houle qui finissaient par le noieir De son côte Hinan-tsang ne



Fig Rq — Meur presorvice Collect on des Gu des à Norden Hauteur en 37

le désigne que par le vague titre de « Roi des Exprits » (1 al «a rdja) Assurément nous pouvoirs igencer de façon assez cohérente cette dernière donnée avec les renseignements glanés et et èt dans les textes. Au mitieu des innombrables esprits qui peuplent la nature nous avoirs déjà vu les labass de lair se dégager complètement du

règne végétal et animal où plongent encore en partie leurs congénères de la terre, des arbres et des eaux, et les oiseaux surnaturels eux-mêmes. Parmi ces génies en passe de devenir dieux, nous savons qu'il y avait au moins deux catégorics inégales en dignité (1). Nous n'ignorons pas non plus que vingt-huit d'entre eux, sans doute des plus puissants, sont sortis du rang et ont atteint le grade de général d'armée (senépati) (9). Le Divydvadána (9) fait même une place à part à l'un d'entre eux, du nom de Pâñcika. Une fois il assume contre les hérétiques le rôle d'un Vajrapâni plus prompt à l'oflensive; une autre fois, c'est au seconis d'un Bodhisattya qu'il part avec ses troupes. Mais, si haut gradé qu'il soit, il n'est encore que l'exécuteur des volontés du dieu, son 10i, nommé tantôt Kuvêra, tantôt et plus souvent Vaiçravaņa: car, bien que ces deux noms figurent souvent côte à côte dans les énumérations, on ne peut guère donter qu'ils ne désignent au fond le même personnage (1). Dès lors comment n'aurait-on pas été tenté de reconnaître d'emblée, dans des images de si fière allure, le grand chef lui-même, de préférence à n'importe lequel de ses subordonnés? Songes que dès le début Cunningham avait d'enthousiasme sacré «roi» le superbe guerrier du musée de Lahore Depuis lors, la critique européenne n'en voulait pas démordre : si génie il y avait, il fallait qu'il fût au moins le roi des génies l'Lidentification avec Kuvêra, suggérée pour la figure 364 par M. Burgess, fut étendue par M. Grünwedel à la figure 367, et reprise en détail par M. Vogel

<sup>(1)</sup> Illinda - paüha, 1v. 1, 38 (éd. p 118, trail, p 176), ou les l'eksassont dits appeakkha. ou mahesakka. . (kkl alpegakhya, mahegakhya, et cf. le texte cité ci-dessus, p 84, n 1.

<sup>(9)</sup> Sur les 28 sénapati des Yakşas, cf. Lahta-ristara, p 66, 1 5;67,10,202, 9. Maharamsa, xxx, 90, xxxi, 81, etc

<sup>(1)</sup> P 163 et 547
(1) Of par exemple Lahin - custara,
p 218 et 390 (huvers) en face de p. 302 et

<sup>386 (</sup>Varerann) — D autre part ces noms se prescutent côte à côte pour le plaisir d'allonges les enumérations (Mahacastir, III., p. 68, 3, 77, 20, miss non 1, 265, Labita-ustare, p. 20-183, 300; Dhanada et Autrèca distingués dans Dr. p. 857, 133, etc.) Ils semblent hiem pourtant se rapporter un même personange, qui est les sarca-gulas hipar dya (Mahacastir, III., p. 300) on Vittley, le premier des bonet matrias génere (Mang-Gul, Jim., 18).

dans une excellente monographie<sup>(i)</sup> A la vérité il subsistait encore une assez forte objection—si l'on voit bien qu'une bourse est l'attribut naturel du dieu des richeses, on ne susit pas de princ abord ce qu'il peut avon à frire d'une pique Mais bientôt une solution



Fig 370 - Miss remarked But sh Museum Hanteur on ha

élégante de la difficulté fut suggetée par Sir Aurel Stein dans une note de son bel ouvrage sur les autiquites de khotru 19 On pourrait dire qu'elle chut dest contenue d'uns ce court refinin des textes Uttarasyd diçah Kutero mahardjah 19 a Kutera, roi du Nord - Pour

<sup>&</sup>quot;I I I 1898 p 3: Globus Bd LXX, n°t: 18mms 1899 p 176 B Kunst, p 126 et éd angl [ 176 B E F E O , III 1903 [ 16)

<sup>\*\*</sup> Incent Abotan p 158 n 6 out it sernal en passant «the sepecial connexion of the poil with the Scythian North»

\*\* Cf Lata-uniana p 218 etc.

les artistes en mai d'exécution de la commande de leurs donateurs, ces quatre mots auraient été un trait de lumière. Si l'on ponvait douter que les créateurs du type lui eussent donné l'aspect des rois barbares qu'ils voyaient descendre du Nord, il suffirait de se reporter aux monnaies rindo-scythes ». Sur ces dernières, où le roi est volontiers figuré en pied, ou retrouverait aussitôt la conrte lance constamment employée comme emblème de la royauté; et, si c'est là le sceptre le plus habituel de ces faronches monarques, pourquoi ne serait-il pas également dans la main de Vaiguana l'emblème de sa souveraineté sur le Septention?...

L'affaire en était là : et, pour notre part, nous ne demandions qu'à partager une identification si lépandue. Pourtant il faut bien avouer que, même avec ce dernier correctif, elle faisait encore quelque violence aux documents de la cause. Que Kuvêra, en sa qualité de dien protecteur du Nord, ait joni dans les pays septentrionaux de civilisation indienne d'une popularité supérieure à celle de ses collègues des trois autres points cardinaux, le fait est naturel et attesté: encore n'y a-t-il jamais poussé son avantage jusqu'à ètre le seul à se targuer d'images spéciales et nettement carac-térisées. Tel est cependant l'evorbitant privilège qu'on ne craint pas de réclamer déjà pour lui dans l'école du Gandhara. Pout-on du moins apporter à l'appui de cette préteution un commencement de preuve? Tout au contraire. Il existe plusieurs répliques, de différentes mains, d'une scène où figurent surement les quatre rois gardiens du monde (cf. fig. 208 b et 210): nou seulement elles n'ont rien de commun avec l'une quelconque de nos images, sauf peut-être la figure 364, mais elles défient l'œil le plus sagace de relever un indice, si faible soit-il, qui permette de reconnaître lequel d'entre eux est Kuvêra (cf. plus bas, p. 159). Passerons-nous outre à cette protestation des pierres? Loin de nons encourager à le faire, les textes y melent les leurs. S'il est un point qui ressorte clairement des renseignements de Yi-tsing comme de l'aspect des groupes conservés (fig. 379-387), c'est que le « génie des

richesses », de quelque nom qu'on doive l'appelei, est lépour de la fée Hârsti Faudrast-il done admettre une mésalliance entre kuvera et une simple Yaksınt; sa sujette? Si les mœurs indiennes autorisent à la rigueur ces sortes d'union, elles ne sauraient concéder a une fille d'aussi basse condition le rang de première reme Dailleurs les textes pills nomment incidemment l'épouse officielle de kuvita elle s'appelait Bhunjati(1) Ge n'est pas davantage le rot suprême des génics, mais senlement son général en chef, qu'un passage du Lalita-vistara (2) met en rapport avec la fée aux enlants A la vérite il y est dit simplement que les cinq cents fils de Hauti forment la suite du general Pancika, mais si vague qu'il fût, ce rapprochement nous donnait fort a reflectir Que ledit général fut n la fois le chef et le père de sa troupe, c'est ce que confirme d'ailleurs un passage du Mahacamsa (9), qui fait convertir toute la famille par Madhyantika C'est sur ces entrefaites que nous avons rencontré, dans un texte du canon chinois traduit par M Chavannes (4). cette indication péremptoire et qui sonne le glas de la plus séduisante des hypothèses "Hanti est l'epouse de Pancika"

Dès lors, le débrt nous presit clos, au moins en ce qui concerno l'écolo du Gandhára, pour qui les textes canoniques fout loi L'interprétation nouvelle présente d'ailleurs cette présemption de vérité qu'aussitôt enoncée, les confirmations lui arrivent en nombre li y en a de négatives, comme lorsque tombent dovant elle les objections tirées de la différence de rang entre les deux conjoints car désormus ils sont égaux — ou de la divergence des représentations gradháriennes des Lokapilas d'avec celles des «gémes à la

<sup>(1)</sup> Cf Sakka panka-s\*, 10 (Ruts Davins Dialogues, part II p. 305)

Dialogues part II, p 305)
(1) Lil p 202, ltml, p 177

<sup>(9)</sup> xii 31 M W Geiera a preferé à lort la lecture Pan Jaka en face du Pan caka de la Samaniapasadán de fin Hirghosa (ed H Octavera Finaya Pierkam, III p 315) ll est permis de se deman lerval n'y aurust pas lieu de corriger d

même la lecture l'àn laka da Diegacadana (p. 61, 1.3) divisioni que ce dernier nom ne reparatt pas dans les listes de divinités 1 oud linques citées plus bas, p

<sup>118</sup> n i et i 30 n i

P Ten 100 tenny king (Samyuktarat napitaka-sutra?) dono Toung Pao oct

napitala-aitra?) dans Toung Pao oct 1905 p 697 ou Cing cents Contes nº613 Ill p 115

116 boursen: car, au contraire, ceux-ci ne sont plus tout à fait du même monde. Il en est aussi de positives. Signalons par exemple la faculté définitivement acquise de réunir sans effort, sous une même dénomination, des créations aussi variées que les figures 364. 367: quand nous aurons étudié la figure stéréotypée du dera (cf. plus bas, chap. xii), nous comprendrons mieux encore que la rubrique protéiforme du Yaksa peut seule autoriser des assimilations à la fois si inévitables et si osées. Enfin et surtout nous tenons cette fois une explication, infiniment plus proche et moins alambiquée que tout à l'heure, de l'attribut aussi constant qu'inattendu de la lance. Aucun ne saurait mieux convenir en effet à un « général »: c'est la transcription directe de son titre de sendpati, et voilà pourquoi il ne s'en sépare presque jamais, quelque type qu'il adopte. Du moins nous ne voyons d'oxeention à cotte règle

générale que sur les figures 365-366 et 379-381. Partout ailleurs, les vestiges restés sur la pierre ne permettent pas de douter qu'il ne la tint dans sa main cassée, la droite sur la figure 364, la gauche sur la figure 369. Vraisemblablement cette dernière tenait en outro, de la droite, une bourse oblongue. Au milieu du socle do la figure 370, il semble qu'un personnage assis sur un lion — détail intéressant pour l'iconographie postérieure - fasse danser le même emblème devant les yeux alléchés des sidèles; et jamais jusqu'ici ne manque auprès du chef des génies quelque lutin, mendiant ou joueur (fig. 364-370). Mais l'une des figurines du Louvre (fig. 371) se contente, comme indice de reconnaissance, d'une demi-pique; et le curieux est que cela suffise : si bien qu'on pent se demander si celle-ci ne pourrait servir, pour ainsi dire rétroactivement, à nommer Pancika l'un des Yaksas gardiens de la porte Ouest de Sanchi (fig. 470). Avec l'autre se montre un attribut nouveau (fig. 372); de la précédente elle a gardé le nimbe et a fait passer son épien dans la main droite: mais dans sa main gauche, comme dans celle de la figure 373, repose un oiseau qu'on pourrait prendro an premier abord pour un cuq, ce compagnon

bien connu du Mercure gréco-romain et aussi gallo-romain<sup>(1)</sup> Pourtant c est un perroquet que l'excellent archéologue Hiuan t-ang a



Vushe lu Louere n° 31 Provena t du Scat Hauteur om 182

ern distinguer sur la tête du Lakrarija de Kopiça et son opinion o pour elle, si lon tient compte de l'étonnante continuité de la tradition bouddhique, le perroquet perché sur le poing d'un

On pent exter les petits I routes de deure la Mises la Loure, que recemble et est peter la des les en la contra que recele aux la monna es de Sophyl's (ef notre pl. III. 5). — Si une frespa equi fée re une et apell. de la même Gare, II d'Ap. 14.

ettra te en pe nture le sujet le la fg. 200 M. Baze a l. 4te entre min coq 0 a un autre oiseaux (Note p. 37; ef Gurrrus (1.3, 32). — Bapproel ons enfra les seau perch. sur la lance de Mahaben. (Ambras. pt. Will. 16) on le cumer de

des petits génies de la figure 374 et d'une des servantes dans le groupe d'Ajantá (fig 505), sans parler de ceux qui volent antour des têtes des deux prolagonistes sur les murailles du Candi Mendut de Java (fig 514-515)

Que teste-t-il cependant des spéculations auxquelles nous nous complaisions, il n'y a qu'un instant, sur le caractère septentrional de certaines de nos statues? Beaucoup plus qu'on ne pourrait penser Il va de soi que Pâñcika n'appartient pas moins que son maître et seigneur à la région du Nord(1), et qu'il en partage avec lui la garde Aussi est-ce de ce côté qu'il nous faudra rechercher l'ougino de plus d'uno particularité de nos sculptures. Tel sera le cas. unsi que nous l'avons déjà vu (II, p 94) pour les tuniques à manches, les culottes, les bottes on les jambieres des ligures 386 389 ou des donateurs des ligures 367, 369 et 370 La figure 527 comblera mêmo notre attente un reproduisant jusqu'a la coupe bizarre de la currasse décailles, en forme de camail à trois pointes, qui convre la portrine et les épaules de l'assistant de gauche sur la figure 367 Il vaut mieux dailleurs avouer de bonne grâce que la plupart de nos statues, pour armées qu'elles soient, n'ont rien do belliqueux ni de terrible C'est en vam que la figure 370 s'efforce encore de froncer le sourcil, et les figures 364 et 371 de mouvementer leur attitude elles ne nous impressionnent pas Quant an Ptücika de Mardan (fig 369), avec sa face mexpressive, ses draperies étriquées, ses genoux symetriquement relevés, son torse comme empalé sur un axe perpendiculane, il est dejà retombé dans une aprifice tout indienne C'est toujours au pseudo-roi du musée de Lahore (figures 367-368) qu'il nous fant revenir il est décidément à peu pres scul à nous retricef quelque ombre des faronches conque-

Veretraghna 1 de uran en de la guerre (voir potre pl. 1, 6) et le type 1 au lla 1/2 anco (1 Saria Cat. pl. 1/1 18 ao) (1 il suff i de raj peler que e est dans lla mali va qual a e le converts par Ma dhyant la lapôtre du Gandhara et du Kaemie Dautre part M. Sylvain 1 évi nous signale que la liste de la Vakamayuri edja raji i mentionne Plucila sur les confins du Kaemir. rants descendus des passes du Nord-Ouest et dont le prestige ne devait être que trop hieu établi sur la population indigène. Encore faut-il examiner auquel de ces foudres de gnerre il ressemble. Tout compte fait, il n'a d'aindo-scythen que la lance, ce qui est peu; M Vogel l'a déjà remarqué: «Je n'ai pas réussi à découvrir une monnaie indo-scythe dont l'effigie iovale présentât une attitude semblable à celle de notre statue. Qui plus est, dans le costume il n'existe aucune analogie, et même le visage, quoique décidément harbaie, est très différent de la physionomie de Kaniska et de ses successeurs 0, » Anssi n'est-ce pas, à notre avis, sur les monnaies royales, pas plus indo-parthes qu'indo-scythes, qu'il nous faut cheicher ce masque à la fois si rébarbalif et si attachaut. Chose extrémement curiense à noter, c'est sur celles dites des exatropes» — apparemment eux aussi de simples généraux — que nous le trouvons.

Il fait peu de doute pour nous que cette statue tout à fait exceptionnelle ne soit sortie du même atcher que le com original du monnajage, aux légendes encore grécisantes, d'un Rajuvula ou d'un Hyrkodèsi<sup>6</sup>). Qu'on compare la figure 368 et la plauche IV, 17 et 19; c'est le même front bas, les mêmes gros yeux saillants, le même nez foit, la même moustache tombante, le même menton proéminent; et quoi de plus naturel en esset que de donner a ce chef Yakvi le type d'un franc condottiere? Amsi s'expluque caractère iconique, à bon droit surprenant chez ung image de divinité, qui s'était dès l'abord imposé aux observateurs. Tous ces traits ont été directement copiés d'après nature. A l'éducation classique du sculpteur nous rapporterons d'autre part l'habile traitement des diaperies et la sonveraine aisance de la pose Pour unir tant de mouvement à tant de stabilité, il n'aura eu qu'à se rappelei

<sup>&</sup>quot; B E F.E-O. III. 1903, p. 152
Par monnaies indo-scythes M. Voget en tend ici celles des Kusanos (cf. plus has p. 166 et pl. V)

P Gerrara, Cat., pl W. 11, Wll 7. le type se continue naturellement chez les Katrapas occidentaux (voir, par exemple, 1 Surra, Cat., pl Wll)

--- souvenir au besoin rafraîchi par le revers des monnaies bactriennes - les motifs du Zeus au long sceptre ou du Poseidôn au trident (1). Comme dans toutes les œuvres du Gandhara, nons retrouvons à l'analyse les deux mêmes éléments, l'un d'importation héliénistique et l'autre de production locale : et, comme tonjours anssi, c'est l'henreux équilibre de ce compromis qui fournit les chefs-d'œuvie, ou du moins les œuvres sortant de l'ordinaire médiocrité. Mais c'est égalemeot le cas, ou jamais, de nous défier de nos habitudes et surtout de notre promptitude d'esprit européennes. Nous aussi, nous devons nous appliquer, dans l'interprétation de ces œuvres mixtes, à tenir la balance égale entre les deux parties composantes. Quelques touches empruntées à la vie indigène ne suffisent pas à faire un portrait historique; de vagues ressemblances avec tel on tel habitant de l'Olympe grec ne donnent pas davantage dans l'Inde brevet de divinité (2). La statue de Lahore ne ponvait être pour nous qu'un ror ou un dieu : en fait elle n'est ni l'un ni l'autre. Aussi bien, mieux vant partir du principe que nons ne devinerons jamais tont senls. L'identité de ces images hybrides, c'est aux témoignages bouddhiques contemporains, inscriptions votives on livres sacrés, qu'il appartient de la fixer; et c'est pourquoi nous n'avons plus ici qu'à nous incliner quand ces dernicis, interrogés, nous out répondu : Ni si haut, ni si bas; entre les deux ; c'est Plúcika, le général des génies.

Sy normal évolution. — Qu'est-ce qu'un texte pour nu philologue? — Tout. Qu'est-ce pour des peuples illettrés? — Rien : et nous en allons en avoir la preuve. Mais déjà nous pouvons imaginer, d'après nos propres impressions, les sentiments des fidèles du

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. per esemple P. Gisners, Cet., 11 W<sub>c</sub>. v. et V. v. on nos pl. III., v. et V. y. — Atou s'est laporent le capacede farinte qui sur la figure 387 et la pl. V. 8 et v. a. Irando mé la juque en sceptre.

De même le fut de ressembler, de foin, à Athèné (6g. 352) ou à Démeter (6g. 353) ne garantit pas le moins du monde que nous ayons affaire à une véritait e deres.

Nord Ouest devant des images du genre de la figure 367 Si d'aussi bons juges que MVI Burgess, Grunnedel et Vogel ont voulu y voir



F a 372-373 - Wire rates w ot

snzeram en personne dans un si arrogant vassal? Ou, du moius, s'ils étaient retenus au Gandhara sur cette pente friale par leur samiliarité avec les textes ou la persistance de la tradition orale, comment la teutation ne serait-elle pas devenue insurmontable à mesure que de telles idoles pénetraient plus foin dans le Nord, parmi des populations non moins simplistes, et encore plus ignorantes que nous des menues subtilités de la superstition indienne? Si nous remontons senlement jusqu'au Kapica, nous trouvons que le dispensateur des richesses en a été fort judicieusement constitué le gardien — à moins que ee ne soit là un simple retour à sa fonction mittale (cf. plus bas, p. 131) - et le nom de Yaksa-raja, noté par Huan tsang pour ce géme, conviendrait beaucoup mieux à kuvčra qu'à son géneral Mais déja à Bactres le pèlerin avait entendu et jeté sur ses tablettes une lustone tout à fait analogue(1) La aussi, une idole muaculeuse protege le trésor du monastère contre la eupidité des tyranneaux d'alentour mais, cette fois, pour la désigner, c'est le nom de Vaiciavana que, sans hésitation aucune, on a dicté à Huan-tsang Pourtant on ne saurait douter qu'il s'agit encore et loujours du même personnage, car c'est avec sa sempiternelle pique qu'il transperce en rêve le eœur du méchant khan qui voulait piller le couvent Ce n'est pas d'ailleurs la seule occasion que notre héros ait trouvée de se seivir de son arme favo tite Avec la même lance, il a feudu la ceinture de montagnes el desséché le lit du lac qui recouvrait le pays de Khotan mais, cette fois encore, il n'a travaillé que pour la gloire d'un autre, et c'est t Vaicravana que les témoignages tibétains font honneur de cet exploit (2). Abusant de la situation, le roi des génies s'est désormais approprié l'arine de son général (9), du même coup, il l'a dépossidé

<sup>()</sup> Rec, 1, p 45 (cf 55) — On remarquera que le texte Iraduit en chimois cité p 115 n h fait aussi de Pâncila un -râja» Gesi encore là dans i Inde un litre qui ne coûte guêre

O ROCKHILL, Life, p 234
O "Sie était resaman, il serait moni
d'une longue lances est il dit du Bodli
sattra dans Une cersion zogd enne du l'et
santara jatala, Irel Gaethiot, J i,

du grand temple local et de la célèbre statue, sorte de palladium du royaume qui lui devait sa dynastie. Ce n'est pas, à la verité. comme ou pourrait être porté à le croire, qu'un des genies enfants se fût boiné à descendre du socle pour devenir prince héritier il a été assuré à Hiuan-tsang que ce deinier serait sorti de la tête même de la grande image (1) Liait ce pour ressembler à son ancêtre supposé que le roi de Khotan se coillait, nous dit Song Yun (2), d un "bonnet doré ressemblant à une crête de cog "? Toujours est il que ce passage nous rappelle invinciblement l'étrange coffure, aplatie sui les côtés, mais frangée au milieu et relevée sur le haut du crâne par des rubans currensement crèpclés et dentelés, que porte aussi bien une figurine du Malciban (fig 372) qu'une petite tête de terro cuite recueillie pri Sir Aurel Stein sur l'emplacement de l'ancien Khotan (fig 526), cai, en dépit des youx beaucoup plus obliques de cette dernière, on n'en contestera pas la parenté (9) Ce n'est pas tout si certaines particularités des images gandhàriennes de Páncika nous rendent seules intelligibles plus d'un trait de la légende du Vaigravana khotanais, il ne nous sera pas moins nécessaire d'avoir recours à elles pour interpréterses images sérindiennes Sans connaître le caractère martial de notre sendpati 4, com ment comprendre que le génie à la bourse trouvé par Sir Aurel Stein dans ses fouilles de Dandan Uiliq se présente à nous arme de pied en cap (fig. 528)? Ici dailleurs la contamination des deux person

mai juin 1912 p 475 —Au contraire le Lous de la Bonne Loi semble distinguer encore l'agravanz de son sendpats (£1 p 433 et 445)

1) Rec II p 311 \*

Tral Carrayes dans Il F F E-O, Ill 1903 p 394 à propos du coq et de ses relations avec Phenka, ef cidessus Il p 116-117 et fg 372 373

Of encore une 1 to analogue (mais avec moustache et barbiche) dans J. A. S. Peng. 1001 extr. number 11 XI 1 O Sur la Fg. 439 ou il reparati à latte de personnage épisohque (el  $B \to F F O III 1903 F p. 5 en bas)$  il porte même bermure complète tont comme sir la F g. 373 - II est cuiteix de auter a ce prop se que le Négramème des Janas épisement inféresé à la procréation est unes un régénéral s'il la l'ace in sec a report avec Shan la Wirtzbariz JRAS 1895 p. (dig et sur) ) et que Skands lui même a con me llariti (el Jushus p. 1930) commente a carriér durine en qual lé de «suisseur d'enfinis-folografia).

nages est chose accomplie. D'une part, la bourse tenue dans la main droite de la statue rappelle notre Yakşa; de l'autre, le nain dissorme qu'elle foule aux pieds, comme à Barliut (fig. 469), prouve bien qu'il s'agissait de Kuvêra on Vaiçravaŋa (a), dit «celui qui a pour monture un homme» (Nara-vâhana). Mais, si le dieu indien a revêtu en route l'aspect d'un ches de horde, il ne peut le devoir qu'à une confusion avec son propre général en ches. Dès lors, nous nous expliquerons également son attirail guerrier sur les peintures du Toursan et les vieilles sculptures rapestres de la Chine (a), tandis qu'à l'autre bout de la chaîne, la lance du Bisamon japonais (fig. 547) nous certifiera, non moins que son nom, ses origines indiennes et la sidélité, au moins matérielle, de la transmission.

Mais si, au lieu de suivre notre Păūcika sur les âpres routes de la Haute-Asie, nous descendions avec lui vers les molles plaines de l'Inde, c'est en vain que nous chercherions désormais dans sa main l'attribut en question. Évidemment cet insigno des rudes principautés militaires du Nord-Ouest, dont la guerre était l'unique industrie, n'aurant plus eu de sens dans le bassin du Gange. L'Inde pacifique a visiblement oublié que Păūcika était un général pour ne plus souvenir que du fait que c'était un génie. Elle s'est donc contentée de lui appliquer toute faite sa conception courante du yaksa sous la forme d'un nain plus ou moins contrefait et presque nu (cf. plus haut, 11, p. 41). Tont au plus faut-il en outre compter avec une idée profondément ancrée dans l'esprit de la population indigène, dont ou pent dire que, pour un tiers, sa coudition a toujours été de moutir de faim: c'est à savoir que l'obésité est la

p. 160 — On remarquera que la Hante-Asse a voulu prononcer « l'aurramana».

© Your nolamment You Liv Coo.
Chotscho, ji de joù leigravana tient si
lance), et Chivavas, Mission en Chine,
jd CCVIII, n° 353 (où Vaigravana ed
debout sur un naun).

<sup>(9)</sup> Une autre ruson, comme le remarque justement Sir Aurel Stein (Anc Ahotan, p. 253), c'est que, dans lestrous autres coms de la cella, des pidestams portanni, selon ionie vrasemblance, des images des iros autres Lokajullas. Sur la quet jura par ces dermers, et. plus las,

manifestation topique de l'opulence Courtand, puisque yaksa et gras à l'ird, puisque riche, unis s'est modele par définition le type de l'ecole de Mathur's (fig 490) M Nous en rapprocherions volontiers, bien qu'ici les attributs manquent en meme temps que les



F o 37.4 37.5 — Hin e centeur errore

F b 37.4 British Museum Hauteur om s
F o 37.4 Muse le Lahore Procesant de Sikre Hauteur 1 me s

bras le nam ventru et monstrehu de la figure 491 avec la diposition si caractéristiquement indienne du chile qui soutient outre le genou. La bedaine tendue à se rompre. Les ininges de l'intérieur de la périmsule, qui il sapsse de celles d'ajanta (fig. 505). de Bénarès de Sânchi (fig. 499), ou du Magadha (fig. 501-502)(1), témoignent parsois de plus de considération pour leur personnage en le coiffant d'une tiare; et ainsi fait également le bas-relief du Candi Mendut (fig. 514). Gelui-ci se contente d'ailleurs, comme emblème, de vases débordant de joyaux, rangés devant son piédestal : ce détail, qui se répète sur la plupart des nombreux bronzes javanais des musées de Batavia et de Leyde, est emprunté aux images du bassin du Gange. En revanche, les spécimens de Mathura tiennent volontiers, dans la main droite, une coupe sur laquelle nous aurons à revenir plus bas (p. 147). Mais, à ces détails près, tous les exemplaires connus eorrespondent en somme admirablement à la description que Yi-tsing nous en a faite : « Une image de divinité, de deux ou trois pieds de liaut, tenant une bourse d'or, et assise sur un siègo bas, avec l'un de ses pieds pendant vers le sol (2). " Il ajouto qu'elle était «seulptée en bois». Bien entendu, nous n'avons conservé que les spécimens en métal ou en pierre; mois le nombro de ceux que nous avons gardés témoigne assez de la multitude de eeux qui se sont perdus. Pent-être oussi comprenons-nous mieux à présent pourquoi nous ne trouvons nulle part le nom de Kuvêra ou Vaiçravana attribué à cette déité populaire. Le pèlerin chinois se borne, avons-nous dit, à lui appliquer le surnom de Mahakala. De même les textes magiques et, plus tard, les inscriptions des miniatures ne le désignent toujours que par un sobriquet - emprunté vraisemblablement au citron qui a définitivement remplacé la coupe dans sa main droite, - celui de Jambhala. Or, nous ne voyons pas davantage que ces deux appellations figurent dans les listes des lexiques, parmi les dix-huit on viugt-deux synonymes de Kuvêra; et ainsi on ne pent se défendre

O. Cl. A. S. I., Ann. Rep. 1907-8, pl. XV ep. 79-71 (Bénarés), J. R. A. S., 1908, pl. V (originaire de Grásatt, mais en grès de Mathura; assis à l'europécane); l'enogr. bouddh., 1. fig. 20-21, et pl. N., 1; II. p. 50 (Magadha), etc.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> C'est la pose dite du litățepa ou latitățepa, dipcaractéristique des figures 383-385; les autres figures gandlatiemes sont assises à l'européenne comme l'est encore le Jamblala de Çrăvatt que nous venous de citer à la note précédente.

de l'impression que dans l'Inde, a la dissérence de ce qui s'est passé dans la Haute-Asie, les bouddhistes ont gardé jusqu'au bout le sentiment plus ou moins obscur d'une dissérence hiérarchique a faire entre un simple génie domestique et un dieu (1)

Quoi qu'il en soit sur ce point - et l'on sent assez combien une onomastique aussi flottante favorise les confusions - les grandes lignes de l'iconographie du «Yalsa a la bourse » se dessineut assez nettement Nous avons suivi de part et d'antre deux grandes séries, toutes deux originaires du Gandhâra, et entre lesquelles justement oscillent toutes les créations gandhariennes D'une part, le type guerrier a la lance, dont la meilleure réalisation nous a été jusqu'a present fournie par la figure 367, nous a conduits par l'Asie centiale jusqu'au Japon De l'autre, le type cans armes, mais néanmoins démoniaque, seulement esquissé sur la figure 365 et pleinement développé à Mathura (fig 490-491), nous a menés a travers la pénunsule jusqu'à l'Insulinde Dans le panthéon lamaique, en qui nous apprendrons a reconnaître le heu de convergence de ceux de la llante et de la Basse-Asie, nous retrouvons ces deux modèles côte à côte L'un, redescendu du Nord, est resté le Vaiçıavana, couvert de son armure et tenant toujours la lance à banderole, volontiers assis sur un hon (fig. 549), et que copie d'anssi près que possible sui ses portiaits -- comme fais ut avant lui le roi de khotan - le grand monarque tibétain, Scon tsan-gam-po L'autre, de bonne heure enrôlé dans les hordes tantriques sous le nom de Mahakala, nu, obise, parfois même obscène, arrive directement du Sud Se rencontrant au Tibet apres ce circuit, ils n'ont plus l'au de se reconnaître eux-mêmes sous des noms et des aspects si differents; et certes, nous ne les identifierions plus sans l'attribut qui reste toujours et partont leur emblème le plus universel et le

C Amarakoga, r 1, 63-66 Hexsexone ibhidhana-cintamane, ir 189 190 — Le Tibetan-English Dictionary de Canst Carona Dis identific Lon reen (qui mous

det V.S. Léve tre lust Páncika dans la Mahamagura) avec huvêra mais ajoute sans a finouvoir que ce n'est qu' un d'a huit généraux de Vairravana-

plus sôr, à savoir la bourse : car, si la peau de mangouste dont celle-ci était faite a repris vie sous leur main, elle n'en continne

pas moins à dégorger des trésors lout comme l'ontre de la figure 364 (1). Est-ce la peine d'ajonter que l'esquisse ainsi tracée est tout à fait schématique et sommaire? Il va de soi que, d'un groupe à l'autre, plus d'un trait s'emprunte et se mèle dans la réalité. Volontiers le Malifkala tibétain prend un air furibond et foule aux pieds une forme humaine, tout comme le Vaigravana de la Sérinde, de la Chine on du Japon. Parfois la corpulence de notre Păncika gandhárien ne le cède en rien à celle iln Jambhala népilais. tandis que celui-ci s'efforce, de son côté, sur les miniatures, de ronler de gros yeux et de prendre un air bourn qui ne trompe plus personne. Mais suntont il ne fant pas croire que l'Extrême-Orient ignore - quelles que soient d'ailleurs la voir et la date de son introduction — le type bénévole et obèse de l'Inde gangétique. Qui n'a vu, sur quelque kakémono japanais, lui chguer jayensement de l'œil le petit dien Dai-kokon (- Maliakala). courbé sous son sac ou accronpi sur une balle de 1977 Qui n'a rencontré surtont quelqu'une de ces statuettes en parcelaine blanche,

labriquées à des milliers d'exemplaires, du prétendu «Buddha ventra - des Européens, le Ta tou-tseu Mi-le des Chinois (\*)? Comment il se fait que dans ce bonhomme jovial, affaló à terre et adossé à mie énorme besace, le ventre débordant et nu, la bouche feudue jusqu'à ses épaisses oreilles, et ses yeux rieurs perdus dans

In grusse de ses joues (cf. fig. 544), les bouddhistes de Chine ment fini par voir un avatar du futur Buddha Maitrêya, c est aux sinologues qu'il appartient d'expliquer par des raisons instoriques ou psycholo-



F = 3 6-3 - Mine parso v et

F = 7 6 Musee de Perhamae Procesant de Tubbie-l ha (19 %

F = 3 8 Musee de Labore Procesant de Starak Di et Haweu - t m To

gapies cette aberration du sens reliqueux. Il n'en est pas moins sûr que tons les truts craciféristiques de cette figurine ses jombes courtes es semi-indité son obe ité, linen que librement interprétes à la chinoise, sont tons directement dérirés, sons oublier son pros sa du génie indien de la richesse. Aussi bien Yi-tsing nous avertit que, de son temps, des images de Mahâlâla se rencontraient déjà en Chine, tout comme celles de son pendant féminin, Hâritî (1).

## S III. LA PÉE AUX ENFANTS. .

A la différence de ce qui se passe pour le génie des richesses, aucune hésitation n'est d'ailleurs permise sur le caractère et le nom véritables de sa compagne, la fée aux enfants. Tous les témoignages anciens sont d'accord pour spécifier qu'il ne s'agit que d'une simple yaksini, pour ne pas dire une raksast ou diablesse (2), mèro d'une horde de cinq cents lutins et répondant au nom de Hariti. Tous confirment également, pour qui sait les entendre, le renseignement que l'oxcellent pandit Mahamahopadhyaya Haraprasad Castri nous a rapporté du Népal, où elle est encore adorée en qualité de «déesse de la petite vérole» (3). Ainsi survit jusqu'à nos jours la vieille croyance indienne aux manyais génies en qui s'incarnent les maladies contagieuses (cf. plus haut, II, p. 42). Notre Yakşinî, avec ses cinq cents fils, personnifierait même la plus impitoyable des épidémies qui déciment l'enfance. Dans l'Inde actuelle, en dépit de la diffusion de la vaccine, la variole est toujours à ce point redoutée que la coutume subsiste de ne faire entrer les enfants en ligne de compte dans le dénombrement de la famille qu'après qu'ils ont subi victorieusement l'épreuve du terrible mal. C'est pourquoi la «verte» Hâritî continue à recevoir des bouddinstes népâlais le culte que les Hindons des plaines réservent à la

<sup>(1)</sup> Loc. laud , p 3g. — Le Candragarbha sun a (trad Sylvan Lévi, dans B E. F. E O., V, 1905, p. 268, \$ 55) cité également parmi les divins protecteurs du Bouddhisme en Chine le Yaksa Pincika et (dite tantôt deci et tantôt ralsast) Hariti, la mère des démons

<sup>(1)</sup> C'est ainsi que la classe le Lotus de

la Bonne Los, trad. Bunvour, p. 240;

éd. p. 400, 1 7. en Discovery of living Buddhasm in Bengal (Calculta, 1897), p. 19 L'identité

de Harilt et de Citala est confirmée par W. GROOKE. An Introduction to the popular Religion and Folk-lore of Northern India, Allahabild, 1894, p 80

«froide » Çitalà Seulement il y a beau temps que, de fléau redoute, elle s'est muée en divinité secourable En vertu d'un raisonnement que la logique ne connaît pas, mais qui fleurit universellement dans le folk-lore, toute influence, muléfique ou bienfaisante, ne tarde pas a se doubler spontanement de son contraire G'est l'éternelle histoire de la lance d'Achille, à la fois mortelle et salu taire Quiconque, saint ou génie, passe pour guérir une maladie, devient bien vite suspect den être le propagateur inversement, qui provoque le mal doit disposer du remède "Puisse t-elle, dit l'inscription (1) gravée sur la statue de la figure 377, guérii la petite vérole chez les enfants la L'i ne s'arrêtent pas les exigences de la conscience populaire. Puisque cette redoutable déité a le pou voir de ravi les enfants, c'est donc qu'elle peut en accorder Do fait, cette conclusion imprevue, mois irrésistible, nons est formellement confirmée aussi bien per Hinen-tsang que par le tsing c'est comme donneuse, et non pas comme dévoreuse d'enfants, qu'on l'odore (2) En stylo classique nous dirions que Lamie s'etut métamorphosée en Lucine Vons arrangerez cela comme vous pourrez Une métamorphose si complète donne d'ailleurs à penser qu'il avat dù se produire quelque chose d'analogue dans le cas de son démontaque partenure Les Yaksas de l'Inde, comme les nams de la mathologie germanique ou celtique, sont foncièrement des gardiens de trésors, et c'est avant tout un rôle de défense et de protection que leurs images assument de toute antiquité à la porte des sanctuaires Nous ne serions nullement surpris que Pancika ent commencé sa carrière, conformément à sa fonction naturelle, en qualité de geôlier juloux des richesses avant d'en devenir le généreux dispensateur. Du moins l'hypothèse aurait l'avantage de nous

' Hiver rotro Mem, 1 p. 120 Rec 1, p. 110 11-78176 Rec p. 37 — Le Handputra nommé dans les inscriptions des Bhilsa Topes de Couvironis (p. 287 et. 349) deva t vraisemblablement son nom à la croy noce de ses parents en 1 effi cace intercess on de Hàriti

<sup>(1)</sup> Celte inscription a été entièrement déchiffrée et traduite par VI A. VI. Bores B.E.F.E.O., IV. 1904 p. 684 1 Higgs 1910 Mem., 1 p. 120 Rec

rendre un compte satisfaisant des origines du enlte dont il est l'objet; et, à l'appui de sa transformation supposée d'avare démon en génie libéral, on pourrait alléguer l'évolution parallèle de Hâriti, d'ogresse devenue matrone.

Sa légende. - Mais, eneore une fois, sur cette dernière les renseignements que nous possédons sont des plus explicites, et les textes prennent-la peine de justifier par une légende l'incoliérence de ses avatars. Le Buddha en personne aurait jadis converti la terrible Yaksint qui décimait ou (comme il est métaphoriquement écrit) « dévorait » sans pitié les enfants de Râjagriha. Pour la ramener à des sentiments plus humains, il so serait avisé de lui dérober pour un temps Pingala, le plus jeune et le plus aiujé, de ses « cinq cents fils ». Certains racontent même que le Maître cacha Pingala sous son vase à aumônes renversé: et nous voyons en effet, sur des peintures chinoises, des handes de démons s'efforcer vaiuement de retourner, à grands renforts de chèvres et de leviers, le large bol qui recouvre le petit génie (1); mais cette scèno nous est jusqu'ici inconnue au Gandhara. Quoi qu'il en soit, lo stratagème réussit. La douleur que cette séparation momentanée causa à Hariti la fit rentrer en elle-même, ou, pour mieux dire, se mettre à la place des simples mortelles à qui elle ravissait parfois leur unique progéniture: elle jura de ne plus recommencer. Cependant il faut bien que tout le monde vive, même les méchants qui se repentent (2). Sitôt convertie, la Yakşinî fait respectueusement observer au Maître

au contraire des plus simples et roule uniquement sur la maxime qu'«il ne faut pas faire à autru ce qui est pour vons-même une cause de souffrance» (Ibid, xu, 46)

<sup>(2)</sup> Vaut-il la peine de faire remarquer l'analogie de la situation avec celle de la conversion du méchant Maga Aprilla, déjà confée ci-dessus, 1, p. 5467

<sup>(</sup>i) Consulter Archeologia, Lill., 189a, p. 239-245; La Irgende de Kourristes-morchen (Ann du Music Gamet, Ribl d'Art, l. l. ct. Lil Chanaruse, Toung Pao, oct. 1904, p. 499) — L'Instource do la conversion, telle qu'elle est figurée à Appula sur les deux com supérieux de la figure 505 (cf. plus hos p. 136) et contécédans la Bultieuxer-aradian-Aujundal(txt), est le Bultieuxer-aradian-Aujundal(txt), est le contécédans la Bultieuxer-aradian-Aujundal(txt), est le contécédans

que le premier precepte de sa morale, en interdisant tout homicide, la condanine proprement à mourir de frim, elle et ses cinq cents fils, et le Buddha, très frappé de la justesse de cette reniarque, lui promet que désormais, dans tous les couvents, ses moines leur



Fig. 378 - Miss personness (so de pice et de 2005)

Muse d Math re C 42 Provenant de Saptarsho Thi Ila te r 1 m 30

offirment leur pitance quotidienne, — à charge, bien entendu, pour elle et les siens, d'observer fidèlement leurs vœux

Cette légende, fort adroitement composée, ne cherche pas seulement, on le voit, à concilier les notions contradictoires attachées y cette détié, à la fois cruelle et propiee Pour achiever de rassurer les fidèles, elle se porte encore caution contre tout retour de la Yaksinî repentie à ses anciens errements. Enfin, et surtont, avec un souci monastique du décornin dont nos sculpteurs n'avaient cure, elle prétend excuser. suus couleur d'un contrat jadis passé avec le Maître, l'installation au convent de cette ancienne ogresse et la régularité du culte qui lui est ollert. Nons manquons assurément d'autorité pour hlamer les moines de la concession qu'ils avaient ainsi faite aux superstitions populaires. Mais, d'autre part, nous n'avions pas besoin de tout ce luxe de raisons pour comprendre que, selou les propres termes de Yi-tsing, l'image de Ilariti se trouvat « sons le poiche ou dans un coin du résectoire de tous les monastères de l'Inder. Il était aisé de deviner que son autel, comme celui de son voisin l'Ancika, ne devait pas être l'une des attractions les moins fréquentées par la clientèle laïque. Si toute l'humanité souhaite la richesse, aucune population plus que l'indienne ne désire des enfants. Ces sentiments universels et éternels nous garantissent à eux seuls l'ancienneté et l'inbiquité de cette dévotion populaire. La coutume notée par Yi-tsing a été étigée en précepte par le Brihat-Stayambhil-purana (1), et continue d'être observée au Népâl. Un passago de Huan-tsang nous intéresso plus directement encore en nous apprenant que le culte et la légende de la fée avaient été dès longtemps transplantés en plein Gaodhâra. Nous avons en nous-même la surprise, en suivant dans ce pays les traces du grand peleiin, de ietrouver, sons un nom qui n'est que la traduction pathâne du sien, le tertre toujours muraculeux qui marque l'emplacement de son principal sanctuaire. Il nous paraît difficile de ne pas voir une preuve du prestige considérable dont elle jouissait jadis dans la persistance singulière avec laquelle les habitants actuels, quoiqu'en immense majorité musulmans, recourent pour la guérison des maladies infantiles à une divinité du temps des Kafirs (2)

<sup>(1)</sup> P 428 (cité par Harapeasio Cistei, loc laud, p 19). (1) HILAN-TSANG, Rec, I, p 110-111;

cf Notes sur la geographie ancienne du Gandhara, B E F.E -O, I, 1901, p 341, et ci-dessus, I, p 10

Ses inices - Dès lors nous nous expliquons aussi bien la bénignité que l'abondance de ses images gandhâriennes, soit isolées (fig. 374-378), soit en groupes (fig. 379-385). Tontes ré-pondent plus ou moins à la description de Yi-tsing, d'après laquelle relle a un enfant dans les bras et trois à cinq autres autour de ses genouve Qu'on ne s'étonne pas de les voir à peu près tons de même taille · les textes insinuent que leur mère, vraie Gigogne, a foit bien pii les mettre au monde la même année (\*) Ces putts, qui le plus sonvent jouent ou se houspillent, représentent sans doute ses «cuiq cents fils» elle en a de reste pour gainir également le socle de son époux, qu'il soit placé vis-a-vis d'elle ou à ses côtés (cf fig. 364-370 et 379-386) Tantôt elle est assise son "Benjamin " repose dans son giron et joue puérilement avec son collici (fig 374 et 382) ou, parfois, tette en même temps sa ma-melle (fig 383-385) Tantôt elle est debout mais son favori resto toujours suspendu 4 son sem D'ordinaire il est placé à califourchon sur sa hanche 10, a la facon dont les femmes indiennes portent leurs ensants (fig. 375-376) Seule la ligure 377, d'une secture si gauche, le rapetisse ridientement au point de le saire tenn deliout sur sa main Presque toujours un ou deux de ses frères ont i cussi à gumper jusque sur les épaules maternelles. Au milieu de cette marmulle qui monte à l'assant de sa personne, ou dirait qu'elle pose à l'avance, tantôt pour une madone, tantôt pour une allégorie stabenue de la Charité

Pourtant il semble bien, à voir l'inage évidemment tardive de la figure 487, que in sa basse extraction in ses cruelles propensités n'avaient été, malgré tout, entièrement oublices desurément l'enfant qu'elle tient d'uis sa premère main droite, comme un codern d'avaince offert mu fidèles prosternés à ses pieds, atteste, en même temps que son identification, ses vertus nouvelles, mais, saus purler du gobelet in du trident, les défenses de sangher qui jablissent des

<sup>&</sup>quot; Maharate, I p. 253 I 2 - " Of encore le n° 52 du musée de Labore (JI 1 I , 1898, pl 5, 1)

coins de sa bonche sont une allusion assez claire à son ancien unétier. Qu'on prenne garde d'ailleurs, qu'en dernière analyse, la meilleure vérification de son identité consiste justement dans son entaurage de petits diablotius. N'était cette trace suspecte de son passé que, jusque dans sa nonvelle dignité, elle cautinue à trainer après elle, comment aurious-nous pu reconnaltre en toute sécurité l'ancienne agresse de la variole sons un aspect qui déguise si bien l'horreur da sa véritable nature?

Sa miliusior. - C'est d'ailleurs sons son air de bon augure qu'elle s'est répandue, elle aussi, dans l'Indeson dans tout l'Extrême-Orient. Le type est si bien établi que nous n'ovons ancune hésitation à lui rapporter une belle statue mutilée, originaire du Gandhara, comme le prouve sa matière, mais retrouvée à Mathura et qui a fini par y retourner, après un temps d'exil aux musées de Delhi et de Laliore (fig. 378). Par exception, elle est complètement exécutée en unide bosse, dans le schiste bleu caractéristique de l'école. On gagerait que, faute d'attributs, nons u'en pourrions rien tirer d'autro que les détails de costume et de cuissure dont nons avons déjà tué parti (II, p. 75-79); mais sur son épaule gauche subsiste le vestige d'une main enfantine, et il n'en faut pas plus pour l'identifier. La Hariti que nous avons choisie à Ajanta présente au contraire de son identité trois preuves pour nue : son dernier né sur son genou gauche, ses autres fils batifolant ou étudiant à ses pieds, et à ses côtés son éponx, dont elle a même emprunté la bourse (fig. 505). Comme si ce n'était pas assez de tant de précisions, l'artiste a encore représenté dans les angles supérieurs du panneau les deux phases-principales de sa conversion : à droite, elle apparaît devant le Buddha sous la forme terrible d'une réhsast à quatre bras, brandissant des armes et enguirlandée de crânes, sans doute dans le dessein de lui réclamer son cher Pingala; à gauche, respectueusement agenouillée aux pieds du Maître en compagnie de l'enfant qui vient de lui être rendu,

elle a déjà dépouillé son aspect monstrueux en même temps que ses appétits sanguinaires. D'une heauté presque aussi plantureuse ces sa réplique de Java (6g. 515). De préférence aux petits bronzes du musée de Batavia — témoins trop portatifs pour être irrécusables — nous reproduisons la paroi gauche du couloir d'entrée du Candi Mendut; ce haut-relief, avec celui qui lui fait face (fig. 514),



Fig. 379 — Le coupe rutelline Union de Calcutta (non catal gue, ef n° G. 8) Hauteur : o m 25

achève de nous garantir la naturalisation du couple tittélaire dans l'Insulinde. Accroupie sur un coussin, les jambes convertes du sarong et le torse seulement vêtu de bijoux, la décese, somptuensement coiffée, est entourée de non moins de treize lutins. L'un lui est présenté à droite par une suivante; les autres font des cabrioles, comme sur les figures 385 et 505, ou grimpent aux arbres pour en piller les fruits; et pendant ce temps, l'ingala, assis entre ses bras,

s'apprête à têter avec toute la conviction d'un nourrisson chargé par le sculpteur de préciser l'identification de sa mère.

Les récentes fouilles du Turkestan ne pouvaient manquer de nous sournir également des spécimens certains d'une déité aussi utile à propitier que cette ogresse repentie. Sir Aurel Stein a mis an jour, en mars 1908, dans l'oasis de Domoko, à l'est de Khotan, une grande figure de femme, peinte a tempera sur un enduit de mortier, dans l'embrasure de la porte d'un temple bouddhique (fig. 529). On lira clairement sur la reproduction les grands traits de sa physionomie : le strabisme réveur des yeux, la symétrie des deux accroche-eœurs, le lobe vide et affrensement distendu des oreilles, l'ovale (à notre goût trop épais) de son « visage de lune 7, les plis (classiques dans l'Inde) du cou, le triple orbe circulaire du nimbe. Du costume nous ne retiendrons ici que l'écharpe conleur turquoise qui descend, tout comme sur les images gandhariennes (cl. fig. 374), se replier au crenx de ses bras. Apparemment elle ritait assist, la jambe gauche repliée, le pied droit pendant. Sa main gauche, l'index allongé, repose sur le devant du genou. Cependant un eufant nu se suspend à son sein gauche, comme pour demander à têter, tandis qu'un autre parconnet se tient à califourchon sur son avant-bras droit replié et que deux autres chevauchent familierement ses épaules. Il n'en faut point tant pour déterminer, d'aprèl'analogie des figures 374-377, l'identification du groupe avec ll'ariti et sa mutine progéniture. La peinture sur toile trouvée au Tourfan, par M. von Le Coq, en juillet 1905, a été également exhumée des ruines d'un sanctuaire bouddhique. Elle représente aussi une femme assise et nimbée, mais ne portant plus qu'au creux de son bras droit un enfant au maillat, auquel elle présente le sem de la main ganche (fig. 530). Un unique petit lutin a escaladé l'escabeau qui lui sert de siège; cependant sept autres l'entourent, jouant à la balle avec des crosses, pinçant du luth, portant des vases on des corbeilles de fruits; et leur seule présence suffit encore pour préciser le thème iconographique. Il ne s'agit unllement

d une Γαλαπτοτροφούσα byzantine, ainsi que nous n'aurions que trop de tendance a le croue. Si nous la regardons, non plus avec des yeux héréditairement chrétiens, mais à travers des lunettes bouddhiques, nous reconnaîtrons aussitôt, comme le heu de la trouvaille nous y invite, non point la vierge Marie allaitant l'eufant l'eufant l'eufant d'une principal de la fée Hàriti donnant a téter à sou deinier né Pingala, taudis que quelques-ins de ses nombreux fils s'ébatient autour d'elle (!)

En Clune même nous sommes dautant plus certains de la retrouver que nous savons par la tsing que «le portrait de la déesse Mète des fils démons a s'y rencontrait déja de son temps. Eu fait elle a poussé bien plus loin encore, sous ce même surnom de Koueitseu-mon-chen, jusqu'au Japon, qui le prononce ki si-mo djin Nous profitous de la permission qui nous a été donnée de reproduire deux images typiques, toutes deux sculptees sur bois, et appartenant à une collection prive de Paris Lune, qui represente Hariti debout et marchant en compagne de son inséparable Pingala, nous apporte la preuve curieuse que, même à l'autre extremité du monde bouddluque, le caractère primitif de l'ogresse n'avait pas été oublié et étrit toujours prêt à reparaître a l'occasion sous le masque habituel de la sérénité bouddinque (fig 545) L'autre, assise et plicide, tient son enfant fivori sur son genou gauche replié, exactement dans la même pose que la llariti d'Ajant's (fig 546) Telle autre réplique toute moderne du Musée Guimet porte d'un air jovial un bébé joueur mehé dans la ceinture maternelle Mais, en dépit de ces diversites d'expression, le type traditionnel na pas été, non plus que le vocable, tellement travesti par l'interprétation locale qu'on puisse lésiter sur l'identification Ln Chine les choses ne vont pas sussi simplement et il semble que, comme tout à l'heure drus le crs du génie des richesses, un clément nouveru soit venu compliquer le problème Tandis que

<sup>() (1</sup> La Madone do addhepur, dans Monuments et Uemoures publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Leitres L XVII p 255 et souv

son époux indien, sons la forme la plus réjouie, a (té tant bien que surl assumlé à une réincarnation de Maitrèva le Compatissant, Harit a été englobée, en dépit de son seve, dans une des innombrables manifestations miséricordienses d'Avalokitégyara, Pour quelles raisons les Chinois ont-ils ainsi promu de simples génies au rang d'avatars de Bodhisattyas, c'est un problème qu'il ne nous appartient pas d'élucider, non plus que de démèler les origines de la curiense légende tendant à faire de la «Konau-vin à l'enfant» une vierge qui n'est mère que par adoption. Mais ce que nous croyons pouvoie affirmer sans ambages, c'est la continuité du type iconographique. Le modèle le plus courant figure konan-vin assise et benant le petit garçon dans son giron (lig. 538). Nous sommes encore autorisés à reproduire une statuette infiniment plus rare et appartenant également à la collection II. Getty (fig. 539): Konan-yin, foulant aux pieds une tête de démon porte l'enfaut debout dans ses mains avec l'adorable gaucherie d'une madone romane. Si l'on licitait à se remire à l'évidente applogie des formes extérieures, l'identité foncière du culte rendu à tontes ces idoles achèverait la conviction. Les innombrables statuettes de porcelaine où rla Grande maîtresse à la robe blanche..., justement parce qu'elle est la patronne des gens sans enfants, est représentée avec un enfant sur les bras, ce qui la fait ressembler à la Vierge Marie (1) z, ne sont que des succédants des images indiennes et sérindiennes de Hariti. Enfin, et par voie de conséquence, nous devons également reconnaître cette dernière sous les traits exactement pareils de la Quan-Am annamite, qui enssise sur un tocher et drapée dans une tobe à larges plis, porte un enfant dans ses bras, ce qui l'a fait surnommer par nos troupiers la Sainte Vierge (1) n.

<sup>60</sup> De Groot, I es fetes annuellement celebres à Emous (Aum du Vurée Gurmet, 1 VI), p 183 on peut notes en passant que dejà le Lotur de la Bonne I or (ch xxv. éd. p 1 4/3 642) altralue à Avalokiféyara, entre nutres vertus miraculeuses, le pouvoir de donner des enfants — Voir aussi dans (nivanyes. Le Tai-chan (Anu du Vissée Guinet, Ribl d'etades, t. XVI, 1910), p 32 el suiv. la suite de la desse de l'Aurore, etc

O G DINOUTIEN, Les Cultes annamites

On voit que la constatation des ressemblances chrétiennes de ces images revient comme un refrain dans la bouche des Lutopéens dont elles ant une fois frappé les yeux et il faut avoire que plus d'une de ces images de piété rappelle quelque tableau familiei de la Vierge a l'enfant, avec ou sans la chaise à A ce rappirochement qui s'impose, nous voyons au moins deux raisons. La preniere est qu'il n'y a pas tant de manières pour une femme de tenir ou dalluter un nourrisson. La seconde, plus topique, risquerait, par suite d'une longue accoutumance, de ne pas nons venu spontané-





Fig. 380-381 — Mixes chotre

Musee de Calertia nº G. 4 et 3. Pro enn t de h. Tu. n.

Ha teur om 18

CT ANT pl. e18

ment à l'esprit Nous en avons recueils l'expression ingénue au Gaudh'ra même 0, dans la bouche d'un jeune brahmane pendjabs, qui, devant une chromolithographie de la Sainte l'amille, ne put nous cacher son étounement de ce que ela mère du Dieu des Européens ne fût pas vêtue à l'enropéenne Il s'attendait, nous expliqui-t il, à vou sur la tête de Myriam un chapean pareil à celu que portent les dames anglaises or son voile lui donnait plutôt lain d'une linhemne eest ce dont il ne revenut pas 'Après avoir souri de sa stupéfaction, nois ferons bien de ne pas oublier

la juste portée de sa remarque. Il n'est pas contestable que la tradition artistique du voile ne suffise d'avance à donner à nos Vierges européennes un eachet asiatique. Par ailleurs nous ne pensons pas qu'il y ait aucun rapport précis à déduire des similitudes inévitables entre nos figures 374-376, 530, 538, etc. et telle vierge copte (fig. 599) ou romane (fig. 600). Le type de la femme à l'enfant, incarnation bienheureuse des vœux et objet naturel du culte des mères, est de tous les temps, sinon de tous les pays. Si l'on tirait quelque momie d'Égypte de son sommeil séculaire, elle n'hésiterait pas davantage à reconnaître dans telle de nos Hâritî une réplique d'Isis allaitant Horus, tandis qu'un Hindou moderne y verrait avec la même assurance Krişna dans les bras de sa mère Dêvakî ou plutôt de sa nourrice Yaçodâ. Mais il n'y a pas que les noms qui changeut. Les mêmes images ne représentent pas toujours les mêmes personnages : elles sont encore plus Ioin de revêtir le même idéal. Il faut avouer à ce point de vue qu'il ne se peut rien de plus terre à terre ni de plus mélé que les conceptions incarnées dans la «madone bouddhique a, cette ancienne goule anthropophage qui fut l'estroi des mères sécondes avant de devenir l'espoir des senimes stériles et l'épouse du démon de l'or.

## \$ IV. LE COUPLE TUTÉLAIRE.

Ce n'est pas en effet par pur hasard que Yi-Ising décit dans le même chapitre les deux images de la fée aux enfants et du génie à la bouise: l'imagination et le culte populaires avaient eu tôt fait de marier au dieu de la richesse la décesse de la fécondité. Lors même que les textes ne nous le duaient pas explicitement (cf. plus haut, II, p. 115), la seule inspection des figures 379-389 pronve1ait que les artistes, stylés par les donateurs, n'entendaient pas autrement les choses: ils les associent trop étroitement au sein de leur petite famille pour que nous puissions donter du caractère conjugal de leur intimité. L'analogie des figures 150, 160 et 101,

qui nous montrent le couple royal des Câkyas, confirme encore cette impression. Si les sculpteurs ont également adapté à la repré sentation de ce couple divin le modèle du amariage antique, (1), c'est qu'ils n'ont plus voulu séparer, ne sût ce que par la largeur d'une porte, ce que la dévotion des fidèles avait uni Dans ces conditions il était inévitable qu'il s'établit entre les doux conjoints un "echange d'attributions et même d'attributs Presque toujours Hariti piête à Pâñcika quelques-uns de ses nombreux enfants, et peutêtre, du même coup, le pouvoir den donner (cf plus haut, II, p 193 et fig 501), en revanche elle lut emprunte parlois, avec sa bonrse (fig 377, 383, 505), sa vertu enrichissante [3] Aussi bien, que tons deux soient debout comme sur les figures 379 381 (9), ou assis comme sur les figures 382-385, il n'est presque aucun détail importuit de ces sculptures que nous n'ayons déji eu l'occasion de relever \ propos de l'un ou de l'autre Nous nous dispenserons donc de les décrire par le menu

Ly fee a ly contr d'aboudisce — Il convient, en revenche, de nous arrêtei un instant devant certains groupes qui présentent cette pritechtrité d'accentuer exceptionnellement le curretère classique d'un au moins des deux époux. C'est ce qui est notament arrivé pour la femme sur les figures 386 à 389. I e main, en dépit de son costume étranger à l'inde, y bent toujours su bourse et, d'ordinaire su pique, une fois interprétée comme un long sceptre au bout urrondi en forme de masse d'armes (cf. plus liaut, II, p. 120) mus sa compagne, non contente de calesser en public le genou gruche de son intra, dresse de l'autre main un utribut tout nouveru. Les artistes hellémismis à qui incombi la tiche de créer les premières mages de cette dispensitaire de la

<sup>(1)</sup> Cf S Reinich, Repertoire, I ga In sujet de la place respective des deux épons (sa if tontelois sur 6g 379 180) of plus has p 176

of Gest même la première vertu que la attribue la sero (Rec. p. 37) of Cl. J. and Proceed. 1. S. Ren., vol. VIII. n. 7-8. 1915 (avec planches)

sécondité, épouse du génie des richesses, revirent tout naturellement passer dans leur imagination les figures familières de la Fortune et de la Bonne Déesse. Aussi M. Senart a-t-il tout de suite dégagé, dans son analyse de la figure 375, malgré les impersections de sa facture, le souvenir de «Cybéle ou quelque divinité analogue (1) n. De même il ne se peut pas que la sigure 37 h ne nous rappelle aussitôt une Dèmèter. Quelques sculpteurs n'allèrent pas par quatte chemins, et, suivant jusqu'au bout leur idée, placèrent carrément une corne d'abondance dans la main gauche de Hariti (a. lls n'oubliaient qu'nn point c'est que, dans les idées indiennes, une corne — comme toute dépouille de bâte morte, l'antilope notre exceptée - est chose éminemment impure. Aussi le laksana de la déesse de la figure 488 est-il, actuellement incompréhensible pour les pandits Laçmiris que nous nous sommes fait un malin plaisir d'interroger à son sujet. En dépit de toutes les fioritures, et bien que sou extrémité inférieure soit sculptée (comme d'ailleurs sur la figure 386) en forme de tête d'animal, il leur fallait, bon gré mal gré, y reconnaître une corne; et ils ne concevaient pas que personne d'autre qu'un corroyeur --le moins dégoûté et le plus méprisé des hommes - pût toucher un pateil objet. Pour nous, Européens, que ne gênent point de tels raffinements de délicatesse, cet attribut, loin de nous choquei, n'évoque à nos esprits charmés que des idées de maturité plantureuse et de maternelle prospérité. Aucun ne pouvait mieux répondie, dans l'esprit des sculpteurs, pourvu seulement qu'ils fussent plus grees qu'indiens, au concept qu'on leur avait donné de la féconde et fécondante Hariti.

De ces images gandhâriennes nous devons rapprocher la curieuse idole que nous avons pu photographier au Kaçmir, pendant l'été de 1896. Elle haignait alors dans une des innombrables fontaines

<sup>(1)</sup> J 1, fév -mars 1890, p 155 (2) Outre les figures 386-389 et 488, voir eucore A S I, Ann Rep 1903 1,

pl. LVIII., d (Musée de Lahore, nº 353)
— (f les figures 597 et 598 sur les quelles
nous aurons à retenir.

sacrées du pays, le Papaharana-Naga, près du village de Brâr, dans d'ombreuse et pittoresque vallée du Liddar; et il faudrait peut-être lui souhaiter, en raison de son grand intérêt iconographique, un asile plus banal, mais plus sûr, dans le nouveau musée de Crinagar. Ses rapports avec nos statues gréco-bouddhiques sont indéniables (fig. 488). La coissur notamment, en dépit de



Fig. 383. -- Minz apotre. Uncoun für Folkerkunde, Berbin Hauteur. om. 26 Photogr. communiquis par Prof. 1 Gurvant.

la stylisation des papillotes, est restée très analogue à celle des figures 374-377, de même que la facture des bijoux. Le traitement du costume est nettement supérieur, et rappelle, avec plus de souplesse, la draperie de la pseudo-thiène de Lahore (fig. 362). La façon dont le chiton va s'agrafer sur l'épaule gauche en laisant le sein droit déconvert, tout comme chez les statues d'Amazones, souligne le caractère occidental de l'attribut. Enfin cette corne d'abondance débordant de fleurs et de fruits nous contraint à voir, dans ce morceau d'allure si classique en dépit de l'indianisation de la physionomie, une réplique kaçmirie de la Háriti gréco-bouddhique. C'est d'ailleurs la seule statue de style nettement gandhârien que nous ayons rencontrée au cours de notre tournée archéologique au Kaçmir: et ce simple aveu nous paraît un argument de plus en faveur de l'assimilation proposée. Il ne faudrait rien moins que l'extrême diffusion dont Hâriti nous a déjà donné tant de marques pour expliquer que cet unique spécimen ait échappé jusqu'à nos jours au fanatisme musulman et mênie à l'orthodoxie hindoue.

Si prêts d'ailleurs que les brahmanes locaux fussent à reconnaître que cette étrange image devait êtro une «mûrti des Yavanas», ils ne l'en désignaient pas moins par le nom de Laksml, l'épouse de Visnu et la déesse indienne de la Fortune; et il est bien elair que notic première pensée cût été d'appliquer le mêmo vocable aux déesses des figures 386-389, si la maritale présence de Pâñcika no leur en imposait aussitôt un autre. L'occasion ne saurait être meilleure pour constater, après MM. Burgess et Grunwedel, que le typo de Cri ou Laksmi semble totalement ignoré de l'écolo du Gandhára(1). Ne serait-ce pas que, dans la région du Nord-Onest, le rôle de la déesse de la Fortune a été accaparé, à la faveur du voisinage du génie des richesses, par la fée de la Fécondité? Sa populatité nous expliquerait à son tour comment, en dépit du caractère répugnant pour un Indien de son attribut, le type de la déesse « à la corne d'abondance » a pu persister jusque sur les monnaies des Guptas (pl. V, 22-24). Il n'est pas jusqu'an « lion couchant » sur lequel cette déesse est parfois assise, qui ne serve aussi, à l'occa-

<sup>(1)</sup> Buddhest Art in India, p. 105. Il ne l'est pas moins, à noire avis, de l'ancienne école indienne; mais nous ne pouvons et que renvoyer à l'élude sur Les Figures indiennes de la Fortime, publiée dans les Ménoires concernant Lésse Orientale, es Ménoires concernant Lésse Orientale.

t. I (Paris, 1913), à propos d'une statue de l'Indian Museum de Londre (tod.), 19 t.m.), suquelle parait également originaire du Karinir et nous fournirant la transition entre la Hàrtt indo-grecque et la Lakspil judicione moderne.

sion, de siège à l'Ariti, au moins sur une image malheureusement mutilée de Mathurâ (1). Mais qu'est-ce à son tour que ce modèle de statue féminine ayant pour monture un hon et tenant un enfant sur son genou gauche, sinon celui qui sert le plus fréqueminent pour les images de Dévi (2), l'épouse de Çiva, sous parler des autres Déesses Mères? Auss, de quelque côté que nous nous tournions, nous trouvous des traces dans les sectes landoues, tant vislinouites que çivaites, de l'importance considérable que Haritl avait prise dans l'iconographie de l'Inde du Nord Elle toujours et partout si Ion nous accusait de subir sa hantise, nous n'aurions pas élé le seul ensorcelé par ses sortilèges A en croire les monuments figurés, elle aurnt cumuk à elle seule, outre son propre emploi de mitione donneuse d'enfants, celui ile Laksnii la propico et do la redoutable Devi Aussi bien les témoigunges tibétains donnent-ils indifferemment les noms de Laksmi on de Mahadêvî a l'épouse de Voigra una(s) et nous savons de reste que leur Vaigravana n'est autre que le démon Pâncika evalté au rang de dieu

Le gérie à la coupe - D'ailfeurs celin ci est encore plus vaite d'ins ses aspects que sa compagne, et dans l'Inde même, sans parles de l Asie centrale, il ne paraît pas avoir engendré une moindre diversité d images de dévotion Il est dautant plus à propos de revenir ici sur sa forme proprement indienne que la figure 490 représente à vrai dire un groupe, et apporte, elle aussi, une note assez nouvelle, quoique toujours de i csonance classique. En fait l'épouse du génie des richesses est muntenant debout à ses côtés, l'amphore en mains, fort occupée à tenir pleme la coupe qu'il porte dans si main droite Le décent tête à-tête familial des figures 382-385,

<sup>(1)</sup> Musée de Calcutta, M 10 voir a description détaillée dans Arbenson Cat , I p 184 185 la nature de la pierre uffit à prouver la provenance

<sup>(9)</sup> Voir par exemple J Benezes

AMI t H pl 225 J Ph Vocal Cat Mathera, D 7 p 95 et pl XVII et of D 25 p 39 Plantatha p 50 Rockeill Life,

p 236 et 241

déjà plus tendre sur les figures 38fi-389, tourne décidément à la bacchanale; et, si Hâritî évoquait tout à l'heure une Dèmèter ou une Tychè, son conjoint fait à présent penser au gros Silène. La scène n'est en esset que trop familière à nos yeux occidentaux, et il faut bien avoner que l'ivrognerie est un vice plus européen qu'asiatique; mais il serait excessif de prétendre qu'elle allat directement à l'encontre des mœurs et des idées indiennes. Les propensions alcooliques des Yakşas ne sont un mystère pour personne (cf. plus haut, II, p. 24 et 42); et chacun sait que ce n'est pas dans un esprit de mortification que l'on s'adresse à eux. Il n'y a donc rien de choquant pour un bouddhiste à ce qu'un de ces génies passe son temps, selon la vieille formule homérique, «à boire comme un immortel» : la rondeur de sa panse n'en devient même que plus compréhensible. Aussi bien au Gandhara nous avons déjà rencontré plus d'une scène bachique (cf. fig. 127-133). Nous retiendrons notamment l'analogie des Yaksas ou des Nagas qui, sur les frises des fignies 131 et 133 a, degustent, le gobelet en main (ef. fig. 467 et 487), le contenu d'une outre de vin. Tontefois, pour trouver dans le domaine propie de l'écolo une réplique exacte du motif si fréquent à Mathura, il nous faut avoir recours à un plat en argent repoussé (1), onjourd'hui conservé au British Museum (fig. 300). Le fond nous présente en effet, au milieu d'un encadrement de vignes, le même personnage obèse et plus qu'à demi nu, buvaut en compagnie d'une femme. La composition comporte le mélange accoutumé de traits classiques et indiens, d'une part le rhyton et les brodequins à bonts recourbés du buyeur on le manteau à agrafe et la coupe de sa campagne, de l'autre la tresse de celle-ci ou les boucles d'oreilles le celui-là. Mais le point qui nous intéresse le plus en ce moment est la lacon dont l'homme étrangle de la main gauche l'ouverture du récipient en peau de clièvre qui repose en travers sur sa cuisse. Ce détail réaliste permet de se demander si la création du type

<sup>4</sup> Of Interlages, 1, 55 Leaders 1897, p. 571.

bachique de Pâñeika ne se ramènerait pas originairement à une fausse interpretation de son sac, conçu et traité nou plus comme une bourse, mais comme une outre (cf. fig. 364)

Voici surtout où nous en voulions venir. Il nous apparaît désormais que nous devous assigner une place dans cette même serie



Fig. 383 — Même engepe M see le Pesharar Protenant de Stah-pekt Dhêrs Hauteur a m Go Ct ASI (mo Rep 1902-2003) 11 Ut b

à deux groupes depuis longtemps découverts à Valliurà et qui n'ont déj l'ait coulci que trop d'encre L'uu, celui du colonel Siacy, a cungré à Calcutta dès : 8360, le second, exhumé pendant l'inver 1873-1874 par M Growse, est restédans le musée local e, et nous

<sup>(1)</sup> C'est le n' 11 a cf Aversov, Cat, l, p 169 et 4 M I, pl 60 a et 61 pour les description et reproduction d 1 «Silène du Col Stacy»

O J Ph Vocat, Cat Mathera, p. 83 et pl XIII Notrephotograf le a été prise en 1896 U Vocat remirque que sur celle de U Gaonsa (Mathera, p. 168),

en reproduisons la face la mieux conservée (fig. 492). On en perçoit tout de suite le rapport avec les images voisines du Păñcika ivrogne, quelle que soit d'ailleurs la forme du gobelet. A la vérité, la maîtrise de l'artiste est plus grande et le caractère hellénisant de l'œuvre plus marqué; mais l'obésité et la nudité du personnage principal, comme le petit lutin qui s'appuyait sur son genou, sont des indices trop clairs pour pouvoir être méconnus. Et ce ne sont pas les assistants adultes, Yalsas et Yalsinis de son entourage, qui contredisent cette attribution. Un dernier maillon vient, croyonsnous, assurer la continuité de la chaîne. On interprète généralement comme un 10c le monceau arrondi et bizarrement découpé en damier sur lequel le corpulent génie est assis à l'aise, selon sa mode (1). Le socle des figures 386 et 387 nous suggère une explication beauconp plus topique. Là il est bien évident que ces sortes d'écailles représentent un amoncellement de pièces d'or se recouvrant en partie les unes les autres; et, comme nous sommes en pays hellénisé, ces monnaies sont rondes, et rondes aussi celles que déverse; sur la figure 364, le serviteur de Pâncika. Nous inclinerions à penser que c'est sur un tas semblable qu'est accroupi le prétendu Silène de Mathura : mais ici, conformément à la vicille contume indigène, les monnaies ont gardé, tout comme sur la figure 240, leur forme rectangulaire.

Est-ce à dire que nous prétendons avoir résolu, par l'identification de ces images bachiques, la question depuis si longtemps posée, de la véritable identité du Dionysos indien? C'est là un problème de mythologie comparée que nous n'avons même pas à aborder ici, non plus que celui de l'Héraklès, mentionné en même temps par Mégasthène. Not e rôle est simplement de replacer,

le latin deboat près da genou droit da principal personiage est encore au complet et qu'il a été depuis en partie retauré à l'aule de ses propres déluis. Ajoutons que le vértable sens du groupe

n's pas échappé à M. Vocet, et qu'à lui revient l'honneur d'avoir la première fois publié cette identification nouvelle dans le B. E. F. E.-O., VIII, 1908, p. 492. O Cf. plus hout, II, p. 136.

antant que faire se peut, dans leur cadre naturel, ces curieux morceaux dont la saveur exotique a donné pretexte à tant de vaincs théories tant pis si du même coup nous les dépouillons du plus clair de leur prestige aux yeux des Européens II est, selou les caractères, triste ou plaisant de constater que leurs repliques posté rieures ont eu egalement le don de provoquer de non mouis oiseuses spéculations car s'ils ne sont pas sans prototypes au Gandhâra ils ne sont pas divintige sans copies dans le reste de I Inde Quatre fois nous retrouvons la même bacchanale avec les nitures personnages en costume étranger sur quatre caissons symetriques du plasond peint de la grotte I à Ajant (1), et cette quadruple répétition nurait dû être un suffisant avertissement de no pas sattarder à y chercher des portraits historiques do tois et même de remes sassanides Sil vout la peine de reproduire ici une de ces quatre scènes de beuverie (fig 504), c est dans l'espoir que sa simple vue édifiera le lecteur, et le déterminera à enterrer, une fois pour toutes, par dessus le faux Silène, le non moins imaginaire Chosroès, sous le linceul de vieux papier ou gisent les hypothèses discréditces Peut-ctre est ce trop nous flatter, car ce sont souvent les suppositions les plus gratuites qui ont la vie la plus dure du moins ne pouvions-nous négliger cette occasion de contribuer à olleger l'archeologie indienne de l'arrière-faix de divigations qui encombrèrent fatzlement son berceau

Fin ce qui concerne ce groupe bachique, le plus gios de notre tiche sera tei miné qu'ind nous aurons signifé qu'il «e refrouve — «ous une forme réduite et toute pareille à celle de la figure 490, di jà «i indiminéée — sur les bas-reliefs du temple médica il de Stuclu

pa stage in the Cares at I just: JRAS 1879 t. XI p 155 [11] article into prepared in la Bizzons ill. Miras On Lepseen tabous of foreigners in the Justia Frescoes JAS Rong 1878 part I p. 63 [4 pl] of la Lecus. in lans JRAS 1880 t. XII | 126)

Tros des panneaux sont conservés (sont Guirrius 11 gh 95) et on en rapjerd e une 1 s pe nt ires murales de la crist 1 (th d. st. 15) et Burzus hoten, 1 1 W a et 1 go (reproduction de lartele le Errorssov On the identification of the portrait of Chorrors II among the

(fig. 499): car nous tenons dès lors l'explication de la coupe que, à la différence du type ordinaire du Pâñcika gandhârien, son épigone tibétam Maliâkâla tient constainment dans sa main droite. Qu'au suiplus. Yi-tsing le 1ange déjà, non plus parmî les Yakşas de Kuvêra, mais parmi les Ganas de Malieçvara, le fait n'a rien qui doive nous' arrêter; il aura sans doute dù à la consonance toute çivaïte de son suinom, cette per mutation dans l'innombrable armée des génies. Aussi bien n'est-ce là qu'un cas particulier de l'évolution qui entraînait alors toutes les croyances superstitieuses de l'Inde vers le synciétisme tantrique. Remarquons seulement que Mahakala rencontrait, comme chef du cortège de son nouveau maître, un dieu non moins courtand et grassouillet que lui et qui, à la tête d'éléphant près, lui ressemblait comme un frère. Même il est à soupçonner que le rat de l'uu, qui parfois vomit aussi des joyaux, n'est qu'une contrefaçon de la mangousto de l'autre. On a déjà deviné que nous . entendions pailer de Ganapati on Ganêça. Les rapports entre eux sont indéniables, soit qu'au Tibet Mahakala foule frénétiquement aux pieds son soi-disant chief hiérarchique, soit qu'au Népâl tous deux se fassent pendant de bonne amitié à l'entrée des sanctuaires buuddhiques, soit enfin que dans l'Inde Ganêça ait supplanté son - rival. Cette substitution s'est-elle opérée sous l'influence des brahmanes et Mahakala s'était-il irrémédiablement compromis aux yeux de ces deiniers par ce que Yi-tsing appelle «sa partialité naturelle pour les trois joyanx ? On le fils de Çiva ne doit-il qu'à lui-même la conquête des derniers bonddhistes, qui lui ont en effet ouvert leur panthéon? Toujours est-il qu'en sa qualité de «dieu du succès», il tient aujourd'hui dans les bazars de l'Inde la place que le « génie des richesses » a dà jadis y occuper et qu'il n'a plus conservée qu'au Népal (1).

(i) Cf Greenever, Vithol du Buddh, fig 43 et 56, Hererario Cistre, loc land, p 22, S. Léve, Nepal, I. p 383-385 Crotiero, Stetches from Nepal, II

p 1963 Iconogr bonddhique, II. p 61. ete — II est assurément digne de remarque que les légendes bondifiques compilers par Tiassirus nomment successiLE CULTE POPULAIRE — Auss douc, que nous nous occupions de Pañcila ou de Hâriti, le nombre de leurs images avérées, joint à la multiplicité des types qui en sont dérivés, nous donne l'impression qu'ils ont fait l'objet d'un culte extrèmement vivant et actif, voire même plus répandu que celui des divinités supérieures Évidemment, nous n'entrevoyons ce fait historique que dans une assez vague pénombre la faute en est aux textes qui gardent à ce sujet



Fo 384 — Minzako ez \*\*
Proten t. le ko Tanga Hatteur om 35
Injernacja ogr u arkdelloda Mystakok CLAMI pl. 148

un silence boudeur ou ne l'assent échapper que des deun aveux, et, même en matière d'iconographie, nous ne pouvons encore que tâtonoer au milieu d'un tel brouillamini de formes, d'attributs et de noms Mus si le témoigunge des pierres est l'iconique, il reste inattriquable, il nous autorise à affirmer le rôle ancien et considérable de ce que nous avons appelé le reouple tufelaire, dans la vie religieuse des castes moyennes de l'Inde Qu'on veuille bien seulement ne pas se méprendre sur la portée de cette assertion.

vement et selon les epoques comme quotidiens hienfatteurs des docteurs bouddinques d'abord Vlabåkåla (p. 70 et 75)

pais Jambhala (p. 220) et enfin Gaya pait (p. 236) Les noms et les formes changent, le fon I humain demeure

## LES GASTES MOYENNES

154

Nous ne prétendons nullement que Pâneika et Hariti, où lems succédanés, aient été le grand dien et la grande déesse du Bouddhisme. Il est au contraire bien enteudu que le génie des richesses et la fée aux enfants, de quelque unm qu'il ait plu aux Indiens de les appeler, n'ont jamais tenn dans le panthéon qu'une place subalterne. On peut même dire, en un sens, qu'il en était de même dans l'art. Leur qualité de Yaksa les prédisposait, dès l'origine, à garder décorativement les portes des convents, tout comme ils faisaient déjà devant les vieux stûpa de l'Inde centrale, tout comme ils sont encore dans les lamaseries du Tibet. Si, sous la poussée de la dévotion populaire - et sans donte avec la complicité des moines bouddhiques, pen ennemis, commo on sait,- de l'abonnance - ils ont fini, nous dit Yi-tsing, par forcer l'entiée de la cuisine et même du réfectoire, il y a encore loin de là aux honneurs d'un trône sur l'autel principal d'un temple. Ils n'ont jamais été que des demi-dieux. Mais justement ils n'en sont que plus aisément devenus les ista-devată, les divinités patronnes ile la moyenne des fidèles; et par suite ils auront vu leur image commandée par la majorité des donateurs. Nous n'avous pas voulu dire autre chose. C'est une question, non de diguité, mais de popularité, non de préséance, mais de nombre. Là git leur meontestable supériorité. Leurs images décoraient à foison, et sans distinction de scetes, les sanctuaires jainas (cf. fig. 595) aussi bien que bouddhiques. Elles pullulent dans les vérandas ou sur la façade des « temples-caves » (1); elles sont légion dans les galeries de Mathura (2) et de Lakhuan, de

dienne, qui repiésentent (iva en com pregue de sa femme Uma et de son fils Skanda (cf. A. Rea, Pallata Architecture, pl. YLV, 1), nous paraissent ilirectement inspirés des mêmes tableuix de famille, etc.

<sup>(</sup>i) On les designe aujourd hin sons le nom di Indra et di Indraini à cause de l'éléphant que le gênie s'est vu assigner comme montine, pour faire pendant au hon de la fée Toutes ces identifications (voir Fas oussor et Benness, Canstemples of India, à l'index sous ces noms, et ausa celu d'Ambikà) nous praissent desan être reixées il outre part, les groupes, si nombreux dans i leonographie davasi nombreux dans i leonographie dava-

<sup>(\*)</sup> Cf lexcellent catalogue de M J Ph Vocal, sons les rubuques C, D, E, F, et cf A S I, Ann Rep 1909 10, p 76 77, voir encore A S, XX, p 35, pl 1V, etc.,

Calcutta et de Lahore; c'est par dizaines qu'elles sortent des fouilles du Gaudhàra. Tel est le fait sur lequel ou ne sanrait trop insister et que tout étudiant de l'iconographie ancienne de l'Inde, qu'il explore les sculptures des monuments ou catalogue les collections des musées, fera bien d'avoir présent à l'esprit<sup>(0)</sup>.

## \$ V. LES DII MINORES.

Il importait ainsi à notre dessein archéologique de mettre dans tout son jour la popularité du couple tutéloire. À la preuve directe que nous en apporte, an Gandhara même, son omniprésence, nous pouvous tout de suite ajouter le supplément inattendu d'une démonstration indirecte, tirée de l'absence complète de toute autre dévotion du même ordre et adaptée au même milieu. Du moins aucuno ne nous est-elle attestée par des idoles qui, pour la fréquence, puissent le disputer de si loin que l'on voudra avec celles de Pâncika et de Hâriti. Ce n'est assurément pas que l'Inde manque do déités de la même catégorie : les textes nous eitent par leurs noms quantité de Yaksas, do Nâgas et de Gaudharvas des deux sexes(2). Mais il est à croire quo nul d'entre eux n'a su se créer une clientèle comparable à eclle des détenteurs et distributeurs de l'or et de la postérité. Nous ovons beau chercher paroni les débris de l'art gréco-bouddhique, nous n'y voyons pas d'autre génie ou d'autre sée revêtir à son tour une sorme caractéristique et revendiquer pour ses images particulières une place ou soleil. On conçoit que le prestige de nos deux héros ne fasse que s'ac-

pour des images jainas, en attendant la publication du musée de Lakhnau.

représenter (cf. plus loin., p. 187), etc.

(a) Cf. par exemple le Mahasamaya-

sutta păli (trad. Ruys Davids, Dialogues, part II., p. 288-289), ou la fiste du Candra-gachă-schrite chinois publide par M. Sylvain Levi (B. E. F. E. O., V. 1905, p. 264 et suiv.), ou canore celle de la Maddendriji sanskrite, chite par M. S. D'Unemsonou dans les Mien. de la Sect. nor. de la Soc. nor. 347-a6, V. N. p. 341-354.

<sup>(1)</sup> Veut on un exemple entre vingt?
Une agrafe de turban nous a été, par un hasard exceptionnel, conservée : c'est encore le couple tutélaire qu'elle semble représenter (cf. plus bin. p. 387), etc.

croître quand nous sommes ainsi réduits à constater qu'ils furent sans rivaux en leur genre.

Dans le cas de Hâriti nous pouvons même aller jusqu'à dire que nous ne connaissons présentement au Gaudhâra aucune déesse qui l'emporte sur cette simple sée. C'est qu'en esset le panthéon de l'école est des plus pauvres en figures féminines. Nous avons déjà constaté quel rôle effacé elles jouent dans les scènes légendaires comme dans la décoration. Quelques fantaisies bachiques mises à part, l'ait resiète sur ce point l'aversion toute monastique que les livres sacrés décèlent pour la femme. Nous avons eu tôt fait eidessus (II, p. 64-69) d'épuiser la liste des nymphes qu'il nous montre; plus longue serait l'énumération de celles qu'il se refuse systématiquement à représenter. Les bas-reliefs eux-mêmes ne nous ont pas encore fait voir les filles de Mâra, du moins dans leur rôlo de tentatrices (ef. toutesois fig. 400 et 401). Nous n'avons pas davantage aperçu d'Apsaras quand nous avons visité grace à eux le ciel d'Indra, où nous savons par les textes et les sculptures inscrites de Barhut qu'elles abondent. Un degré de plus, et le Mahdvastu(1) nous avertit qu'à partir du eiel des Tușitas les Bodhisattvas renoncent à l'amour : avis à ceux qui rêveraient de trouver au Gandhara les cakti que l'iconographie postérieure leur accole en des étreintes lascives. Nous avons déjà noté (II, p. 146) la totale absence du type de la déesse Laksmi. Pas davantage nous n'avons encore trouvé trace de ce culte de Tara «la Sauveuse», dont la vogue sut si grande dans l'Inde médiévale qu'on l'a pu comparer à celus que reçoit de nos jours la Vierge Marie en Occident ou la déesse Durga au Bengale. Apparenment, à l'époque qui nous occupe, Haritt avait concentré sur soi et suffisait à contenter cliez les fidèles de l'Inde du Nord cetto part du sentiment religieux qui, de tout temps et partout, est d'avance vonée aux personnifications surnaturelles de la femme et da la mère.

<sup>&</sup>quot; I.p. 153.

Passe encore pour l'étonnante fortune que cette fée, censée originaire du Magadha, a faite dans l'Inde du Nord: mais que Pătieika l'ait partagée sans trouver dans aucune tribu de génies un compétiteur digne de ce nom, voilà qui a de quoi nous surprendre. Admettons que parmi les Yakşas il se soit adjugé fa première place: il faut bien que quelqu'un l'occupe et, lui ou un



Fig. 385. — Mêne Geoupe.

Musée de Peshawar, n° 262. Procesunt de Sahri-Bahlot.

Cl 481, 4en Esp 1905-1907, pl VVIII e

autre, ce nous est tont un. Mais notre étonnement subsiste de ne pouvoir mettre en ligne à ses côtés une seule vraie idole de Nâga. Nous savons pourtant que la croyance à l'existence et au pouvoir surnaturels de ces génies des sources existait dans toute la région dn Nord-Onest, qu'elle y existe encore et que, là où l'eau est le plus grand des bienfaits, leur faveur n'est nullement imaginaire ni

le culte dont on les entoure sans objet; aussi leurs statues sontelles fréquentes dans l'école de Mathura<sup>(r)</sup> Il est d'autant plus étrange que l'art giéco-bouddhique n'ait jamais éprouvé le besoin de les figurei autrenient qu'en relations plus ou moins courtoises avec le Maîtie ou en proie à Gaiuda (cf. plus liaut, chap x, \$ u) Jamais non plus, a notre connaissance, le Gandhára Páñcaçikba, pour populaire qu'il fût, ne s'est détaché de son cadro légendaire (cf. 11, p. 27)

LES LOKAPALA - S'il faut nous résigner a ne tionver ni an-dessous de lui, ni sur le même pied, personne qu'on puisse opposei à notre parvenu, serous-nous plus houreux à l'étage immédiatement an dessus? Là, sur le plus bas échelon des cieux nous rencontrons les quatre déités qui règnent sur les quatre points cardinaux de notre houzou et que, pour cette raison, on appelle les « Gardiens du Monde » ou simplement les « Quatie Rois » Ce sont à l'Est, Dhutarástra, au Sud, Virûdhaka; a l'Ouest, Virûpáksa, au Nord, Kuvêra ou Vaiçravana, avec leurs cortèges respectifs de Gandharvas, de Kumbhandas, de Nagas et de Yaksas (cf plus haut, II, p 26) car ces chefs des gemes forment la transition na turelle entre leurs sujets et les habitants des cieux supérieurs, et, s'ils sont déjà des dieux, du moins vivent ils tout près de nous, dans notre atmosphère Tous les quinze jouis, ils feraient même une tournée d'inspection sur la terre, pour y noter, en vue de l'autre monde, les méntes des bons et les péchés des méchants(\*) Leur zèle a contempler et à vénerer le Bodhisattva et le Buddha ne le cède d'ailleurs à celui de personne, et si la légende ne leur attribue le grand premier rôle que dans l'épisode de l'offrande du vase à aumônes (cf. I, p 415), elle les associe directement ainsi

<sup>()</sup> Cf J Ph Voctt Naga-Worthp in ancient Mathura, dans 1 S I, Ann Rep 1908 9, p 159 163, avec de nombreuses reproductions d'images inserites

p 75 et cf S I tri. J A, justet-août 1908 p 180, Sp Minor, Manual, p 52

à l'œuvre pie par excellence des deux premiers updsaha Que de raisons pour que leur culte fût devenu populaire! Quelles divinites meillemés à propitier et plus faciles à atteindre par nos prières que ces quatre gardians, moins dieux qu'archanges, qui surveillent



Fig 386 -- Whee chouse. Museum fur lotterla do, Berla Hauteur on so

noire conduite et respirent le même air que nous? Pourtant c'est en vain que nous cherchons d'eux la moindre idole. Là même où, sur les brs-rehels, nous sommes sûrs de leur identité (lig. 210 et 208 b), nons l'avous déjà dit (II. p. 114), nous apercevons seulement le type banal et neutre de deva que nous aurons bientôt à décrire (chap. vn). A la vérité, nous avons en un moment d'espoir. L'un d'eux, justement le protecteur attitré de la région du Nord, dont le Gandhára fait partie, le seul d'ailleurs sur le nom duquel brahmanes<sup>(1)</sup> et bouddhistes soient d'accord, nous a paru vonloir, comme il était naturel, passer au premier plan dans son propre rayaume; mais justement nous avons été forcés de reconnaître que ses statues supposées, eu dépit de leur royale apparence, ne figuraient originairement que son sendpati Pâncika.

Ou du moins telle est la constatation que nons avons du faire dans l'Inde; et dans la Haute-Asie même, où nous l'avons suivi, nous avons dù admettre que, si Vaiçravana y prend une physionomie caractérisée et une allure belliqueuse, e'est qu'il les a empruntées à son propre général. Mais là ne se borne pas l'influence que ce dernier a exercée sur l'iconographie du Turkestan et de l'Extrême-Orient. De même qu'au type « à la coupe » nous venous de rattacher quantité de figures du panthéon postérieur, le type «à la lance» no devait pas engendror une moindre lignée d'images; mais celleser se sont multipliées sous des noms différents, et, cette fois, le rapport est purement plastique. Le tour est d'abord aux trois autres rois de revêtir le même attirail guerrier, et les voici à présent qui arborent, eux aussi, armes et armures. L'un d'eux, Virudhaka, a même adopté et gardé jusqu'en Chine le casque en forme de tête d'éléphant à la trompe relevée, dont se coiffe déjà sur ses monnaies Démètrios (3), fils d'Euthydème, «roi des Indiens» (pl. III, 5). Bientôt la contagion de cet appareil militaire gagne Vajrapani; c'est botté, cuirassé, casqué, qu'il escorte désormais le Buddha sur les fresques du Tourfano. Assurément il lui arrive déjà sur les bas-reliefs de ceindre parfois l'épée (11, p. 58). On peut

<sup>&</sup>quot; Cf Vanu, chap v. 96; et si le Vahabharata, III. 2138, substitue Agni à kustra, il rend sa place à ce dermer, III, 1970.

<sup>(</sup>b) La remarque est de M Gravardet. Buddh. Kunst, p. 229; éd angl., p. 138 (b) Idikutschart, fig. 132, p. 136, etc. Of plus haut, II., p. 62, m. 2.

inême dire que le Lahta vistara() l'Équipe d'avance pour la puerre samnadhha-gána dit-il de lini ce qui équivant à «expeditus». Un nutre passage du même texte<sup>[5]</sup> est plus explicite encore à propos



F = 387 -- Ulus enoves Vas e de Peshawar n 135 Acqu's à Sahri Bahl I Hau eur om 215

des quatre guidiens du monde; auxquels il prête expressément tout un arsenal darmes et de cottes de mailles voire un plumet Leur transformation guerrière n'est donc pas si lon veut, sans

Lal ta-cistara él p 219 l 16 Les Boll ativas l Sukhacat i j ha sont eralement n ala ou ud rasa aha-sam

naddha (éd Max M ELER-Navito p 15 I 10 et 56 I 1) Ibd p 209 trad 1 187

racines dans les textes; mais il faut avouer que sur les monuments gandhàriens elle est à peine amorcée. Dans l'Asie centrale elle fleurit au contraire et s'étend bientôt indistinctement à toute l'armée des génies. Est-ce à la faveur de l'assouance des syllabes finales qu'elle s'est ainsi propagée du simple agardien de trésor (dhana-pala) à ceux du monde (loka-pala), et de ceux-ci à ceux de la bonne loi (dharma-pala)? Tonjours est-il que ces derniers forment à enx seuls, dans le panthéon lamaque, un bataillou sacré et littéralement armé jusqu'aux dents. Ce n'est pas ici le lieu de les passer en revue : c'était celui d'indiquer comment une image gréco-houddhique, à pu indirectement faire souche, dans un milieu plus farouche, d'une pareille bande de reitres — peni-être aussi de rappeler à leur propos les asaints guerriers , équipés à l'antique, de l'art byzantin<sup>(1)</sup>.

Candra et Súrva. — Sommes-nous done condamnés à ne jamais trouver, dans la catégorie où les génies supérieurs voisinent avec les dieux inférieurs, que des images ou des reflets du mêmo envahissant personnage? Une chanée nous reste. Les textes associent communément aux quatre Lokaphas deux divinités également subalternes<sup>(2)</sup>, mais de toutes les plus visibles, à savoir (dans cet ordre) la Lune et le Soleil, Candra et Sûrya, d'ailleurs tons deux masculins en sanskrit. Le Lalila-vistara ne manque pas de les justement ils paraissent sur un bas-relief bieu counu du musée de Lahore (cf. fig. 391), au-dessus de l'épisode immédiatement antérieur du «Somnieil des femmes». Le nimbe plein de l'un, échancré de l'autre, ue laisse aueun doute sur leur double identification<sup>(3)</sup>. Ils encadrent entre eux une tête de taureau qui symbo-

<sup>(9</sup> Cl. G. Mitere, L'Art by:antin, dans A. Michel, Histoire de l'Art, 1, fig. 109. (\* Lalita-ristara, p. 209. l. 21, 219. 1. 18. des appelle decaputra : sur lo

sens de cette expression, cf. plus los p 188 <sup>19</sup> Vus à mi-corps ils flanquent également Kansela sur le reliquaire dà à re roi

lise sans doute — bien que d'une façon erronée — la mansion du zodiaque lunane correspondant à l'époque légendaire de l'événement (). On pourrait même, avec beaucoup de bonne volouté, trouver en lui l'amorce de ces représentations de nalsatra qui décorent les voûtes des temples du Toursan(2). Mais ce que nons cherchons avant tout en ce moment, ce sont des images isolées; et nous ne reviendrons pas absolument bredouilles de notre chasse, puisqu'il en existe au moins une et qui a déjà passé sous nos yeux (1, p. 207, fig. 83). Nous avons noté à son propos le mélange de souvenirs helléniques et d'accessoires indiens qu'elle présente. A vrai dire, si l'on considère la forme de croissant donnée à sou nimbe, c'est à un Candra et non à un Sûrya que nous aurions affaire : mais les grandes lignes de la composition ne changent pas. Ce qui nous intéresse particulièrement aujourd'hui, c'est la façen dont les chevaux cabrés sont rejetés à droite et à gauche, presque perpendiculairement au timon du char qu'ils sont censés trainer et qu'en fait ils supportent sur leurs croupes. Ge bizarre arrangement qui figure sur les piliers de la balustrade de Bodh-Gaya (fig. 82) et ne saurait par suite être posférieur au u' siècle avant notre ère, est reproduit d'une manière frappante sur une figure peinte du Soleil (fig. 531) que M Grunwedel a relevée dans l'une des grottes de Koumtours, près de Koutcha (115-14 siècles); et celle-ci à son tour nous mênerait sans effort aux représentations byzantines de l'eascension d'Alexandre, sur son char attelé de griffons dressés

<sup>(</sup>A S I., Ann Rep 1998-9, pl MI s, et note pl VI b) On les retrouve des dant côtés de l'un des "Miracles de (ri vasil - du l'arec de l'Volterar (n' 153), exactement comme sur les bas-résels mitratiques on voit la tête raibee d'Ilélas et le baste de Shine Di neurappers en passant l'ancemoté del usige, épslement répandu en l'unope et qui se preptue su Tibet, d'encadere entre le soled et la lone les images de publi

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Lingdowns interpretation de ce tauren est due a M Grêvneri. Budh Anni, p. 121. éd angl. p. 123 L'espèce de l'enimale édé vinciement contestée par M Boco. (Z. D. W. C. 1988, L'All., p. 638 et sur , cl. J. 4. janver-fivrier juji, p. 73. Notons calin la frequente responition du tauren vol. sur les monances indépretues et un hojarther.

<sup>&</sup>quot; Idekuterkare, p 145 et pl XII et

(xe-xne siècles). Il est vrai de dite que M. Strzygowski, tout en signalant cette dernière analogie, veut au contraire « que le motif ait pénétré (de Byzance) jusque dans l'Inde, d'où le bouddhisme l'aurait transporté au Turkestan ». C'est qu'il regarde les choses de l'Ouest, et nous de l'Est, et chacun suit le prolongement naturel de sa perspective. Toutefois il nous permettra de faire observer que les dates respectives de ces divers morceaux marcheut moins dans son sens que dans le nôtre (1).

Le témoignage des monnaies. - Avec le maigre appoint de cet unique desaputra sjouté à la pléthore des Pancika et des Hariti, no us pourrions considérer notre enquête archéologique sur la classe moyenne des divinités gandhâriennes comme terminée; car que faire autre chose que d'examiner de notre mieux, à la lumière les uns des autres, les monuments et les textes dont nous disposons? Si nous voulions cependant ne rien négliger, il nous faudrait encorc passer une revue, au moins superficielle, des monnaies. Sur ces objets d'usage courant et si chers à nos Vaicyas qui les thésaurisaient avec tant de zèle, peut-être découvrirons-nous quelquo allusion à leurs goûts et à leurs idées. Il est mêmo légitime de s'attendre à ce que les nombreuses divinités qui, de l'aveu commun, y sont représentées, nous renseignent sur leurs croyances et leurs dévotions favorites. Mais c'est là , on le conçoit, un problème d'interprétation qui intéresse dans son ensemble toute la numismatique de l'inde. Lois même que la compétence spéciale ne nons ferait pas défaut, nous ne saurions prélendre le résoudre ainsi au passage.

fig 67, of Barer, Art by autm, fig 161; VAN BERCHFH et J STRETGOWSKI, Amida, p 352. On trouve en fait la même disposition des chevaux sur mi bas-relief d En-Irains (L. I spénandieu. Recueil général des bas reliefs de la Gaule romaine, 1 III. p. 25g. nº 2273) et elle doit remonter à un prolotype classique commun (cf. 4 S. I., III, pl. XVIII, 2)

<sup>(1)</sup> Rappelons encore un fronton des grottes d'Udayagiri, des chap tenus com thiens malheurensement très mutilés (musée de Calcutta, provenant de Lorsyán-Tangai), et un spécimen de Maihura pu blié par VI J Ph Vocat (A S I , Ann Rep 1909-10, pl XXVIII e). Cf Gnov-webrt, Zeitschrift für Ethnologie, Heft 6 1909.p 506, lig 13,et Alto Kult Turk .

Tout un plus devons-nous tenter de faire ressortir l'intérêt et il esquisser le plan de cette etude comparative

le point de départ et le fondement solide de ces recherches nous sont fournis par quelques considérations de principe sur lesquelles chicun est d'iccord Les monnaies de l'Inde septentrionale,



l seun f lölke kunde Berkin Ha teur om 18

du demembrément des conquêtes à Vievandre à la restauration des Gupta, sont celles de ses envahisseurs. Geux-et y ont tous pénétré par le Nord-Oue-t et le fut qu'il se sont ainsi succédé par la même voie explique sans doute la continuité de leur monna yage. On pent dire, d'une façon générale, qu'il ne forme qu'une scule serie, ilont les produits s'ethelonnent d'ailleurs depuis la perfection la plus classique jusqu'via plus grossière maladresse (ef pl. 111 V).

Dans cette longue sinte, les numismates s'entendent pour dis tinguer l'apport spécial de potentats indo giecs, indo-parthes et undo-scythes (1) Sous les uns comme sous les autres, ce sont toujours des divinités qui occupent à tout le moins le revers des monnaies L'assurance nous en est donnée pour les pièces bretuennes pu la beauté lumineuse du type, pour les «scytliques» par des légendes en alphabet grec En dépit de quelques variautes dont les spécialistes n'ont pas manqué de relever le caractère parfois assez étiange (a), il y a tout lieu de penser que les Olympiens si caractéristiquement figurés sur les medailles indo-grecques avaient, du moins à l'origine, conseivé leur nom hellémque en même temps que leur forte individualité. Un autre point acquis, grace aux exergues, e est qu'à l'autre bout de la serie, leur remphreement pri des divinités orientales est, sous les Indo-Scythes, nn fait accompli Qu'était-il advenn d'elles dans l'intervalle, sur les monnaies dites des Indo Parthes, ou le type, déjà moins clau, n'est pas encore accompagné d'uscriptions nominatives? La git le desespérant problème, dont la solution inféresserait au plus limit degré l'iconographie religieuse de l'Inde ancienne. Où la difficulté apparaît dans tout son jour, c'est dans le eas, d'ailleurs execptionnel, ou un même type divin s'est perpétué tout le long du monnayage A quel moment précis a-t il changé de nom et émigré, si lon peut dire, de l'Olympe sur le mont Mêrii? La transition ne se serait elle pas justement réalisée sous ces rois on satrapes indoparthes que les numismates s'accordent à intercaler entre les Indo-Scythes et les Indo Grecs?

Mais cessons de spéculer et donnons des exemples précis des

en Cf Gamere Cat , p LVII

<sup>(1)</sup> Pour simplifier les choses nous con I nuons à employer set la terminologie de W P Ganovea et à enfendre avec lui par lu lo-Parthes les Çaka Pal luvas et par ludo écylles les Ausayas Dins son cata loque de Lahore, W R B Wentzerla réserve au contra re et non sans prison

le nom d'Indo-Parihes pour les Pahlanas et celui d'Indo-Seythes pour les Çakas Dans la partie histori que de notre étu le (chap xx-xxv) nous prendons egalement som d'employer des désignations d'une précisson plus serrée

différents cas qui se presentent. Les monnayeurs de Kaniska et d Huviska appellent Mui o (1) la divinité solaire à qui son nom de-Mitra ou Mithra aurait d'ailleurs pu suffire à se faire reconnaître dans toute l'étendue de lancien monde mais il faut remonter. dans l'état actuel des collections, jusqu'aux monnaies de Platon pour trouver l'Hèlios grec sur un quadrige d'ailleurs différent de celui du Sûrya indien De son côté l'Artémis de Demètrios et d'Artémidore est devenue un Mao, et il se pent fort bien que celui-ci passat pour un Candra, tont aussi luen que Atso pour Agui (le l'ett) ou Oado pour Vâta (le Vent), selon le côté du Paropamise où circulait la monnaie A cela nulle difficulté Le point délicat est de savoir comment nous nommerons cette mêmo divinité lungire à l instant de ses phases où elle paraît sur les pièces de Mincs (2) fui garderons-nous encore son nom grec ou lui donnerons-nous déja une appellation orientile? Et de même qui nous dira si à partii d'Azilises, il ne convient pas de nominei Açvins les Dioscutes de Diomede (3)? On concoit que les numisimates, retenus d'ailleurs par les lisières de leur éducation classique, aient hésité à abandonner l'identification grecque, seule sure an début, seule familière plus tard Il n'est guere qu'une divinité qui, grace à son tahana et bientôt à ses bias et têtes multiples, ait renssi à lem forcer la main Dès Gondophores, sons la pression de lanalogie des types subséquents de Kadplusès, ils cessent de désigner à la mode hellénique le Poseidon d'Antimaque pour l'appeler Civa, en attendant de bre son nom Oèso sur les pièces de Kaniska (1) Mais, dira-t-on,

"P Graves, pl WI 10, WMI

6, WMII, 15, cf VI 11 Renaryuons
cependant que quelques gerreurs de ka
niska connissent encore pour Muro bne m di Hos et pour Vio celui de 59è
nê (Graves, Cat., pl WII 12,
) Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 1, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 2, et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 2, Et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 2, Et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 2, Et VIII, 2, XI

6 Ibil. pl III, 2, XI

6 Ibil. pl I

e Hod, pl 1 i (Animaque), XVII
i (Manb) M 10 (Arbs) XMI 86
(Gond plars) W 5 7 (Anightyses
ave le taurent) XMI 12-13, 17
WII 7 (Anista) XMII 13 in 61(10
roka) WIV 9-14 (Lauther are le
taurent) G Goutte Avittic Cape
[Telebota is a Gree, p 30 et nos pl IV,
g et 1 5 to 15 18 Gree semile dire
Leptaslent da sankri Lose.

pourquoi cette dénomination ne serait-elle pas aussi bien valable dès les pièces de Mauès et d'Azès ? Et nous ne voyous pas en effet que nul y puisse contredure.

Ceci posé, prenons notre loupe. Au revers des monnaies de Kaniska et de Huviska nous constatons bien vite qu'un certain Pharo ou Pharro, en qui les iranisants voient une personnification de la Gloire ou de la Majesté royale, présente des rapports indéniables avec notre Pancika (1). Non content de porter comme lui, sinou la lance, du moins le long spectre à gros bout arrondi, la tunique et les bottes, il va parfois jusqu'à lui emprunter son emblème essentiel, la bourse (cf. notamment les fig. 387 et pl. V, 12). Mais en même temps, par d'autres traits, il persiste à se rattacher à une lointaine origine hellénique; car, sur certaines pièces, c'est le caducée qu'il tient à la main tandis que les ailes du pétase continuent à voleter sur sa tête. Aussi n'autons-nous pas de peine à le reconnaître sur les pièces d'Azès (pl. 1V, 6 et 8) à ces marques earactéristiques (4). Et aussitôt nous demandons : sur ces monnaies indo-parthes où la présence de Çıva est avouée, ne devrait-on pas avec autant de raison appeler l'Hermès grec de son nom indien de Pancika avant qu'il ne prête ses attributs an Pharo iranien des Indo-Scythes? Est-il nécessaire de rappelei à ce propos l'emploi considérable du type de ce dieu imberbe dans les représentations des Yaksas en général, de Vajrapâni et de Pâncika en particulier (cf. notamment fig. 366 et 379-381)? Le rapport avec ce dernier est beaucoup plus étroit qu'une simple ressemblance physique. Les petits bronzes classiques qui mettent si fréquemment dans les mains de Mercure la bourse en même temps que le caducée - sans parler du coq (cf. 11, p. 116) qu'ils lui donnent volontiers pour

<sup>(\*)</sup> CI GARVER, Cat, pl XXVI, 16 et XXVIII, 25 31 Ne serattee pas déjà la mangouste que tient sur la main droite le premier de ces spécimens (voir noire pl V, 8 )? Cf M A, Strix, Zoroastram

Dettes on Indo-Scythian Coins (Ind Ant , 1888, p 92)

CT Cf pour les monnaies d'Arès. Garren, Cat, pl XIV, 1 3; et pour celles de Mauès, sbd., p. 71 et pl XVII, 4

compagnon — rappellent à qui l'aurait oublié qu'il est, lui aussi, le dieu des marchands Toutes les présomptions sont donc pour que ces monuaies aient montré en réalité aux Indiens leur «gémie des richesses», tantôt sous la forme d'Hermès, tantôt sous le nom de Phyro



fig. 389 — Méux enoure fou lles de Talkhé-Mades (1912) D'oprès a optotogr de l'Archeologial S. rry Cl A. S. J. tan. Ap. 19 2- 9 3, pt. XVI é

'à quand à a découveite d'une statuette gandhèricane de Puncha poiteur du caducce et du pétase. Gest le secret de laveur mus déjules alle dont est coiffe un didrapila des grottes de Yung-kang, dans la Chine septentrionale 0, cessent d'être van attaches pour nous dans la conographie bouddhoque (fig. 537)

11 Ld Carriers Mosson, pl CXVI-CXVII (n= 222 223)

Si maintenant nous passons des divinités masculines aux féminines, nous voyons bien tout de suite un type de déesse au sujet duquel l'accord est fait d'avance entre les monnaies et les basreliefs : c'est celui des nagara-devată ou personnifications divines des Cités (pl. 111, 20)(1). De quelque nom qu'elles s'appellent, elles se ressemblent toutes sous leur couronne de tours crénelées. Mais, en dehors de cette allégorie transparente, les difficultés recommencent, et le plus souvent l'une ou l'autre des catégories de documents sait désaut. Quand un modèle connu des textes et plastiquement bien caractérisé, comme celui de la Terre, se présente sur les sculptures (cf. ci-dessus II, p. 68), les monnaies semblent ignorer totalement cette figure vue à mi-corps. D'autres fois c'est au tour de la tradition bouddhique de garder un silence non moins obstiné. La Nikè des rois indo-grecs est appelée par Huviska du nom persan de Oaninda, pour l'édification de ses sujets zoroastriens; n'avait-elle pas un autre nom pour les bouddhistes, et cela dès le temps de Mauès ou de Gondopharès, qui ent eux aussi frappé sur métal leur victoire ? Comment le dire, alors que les textes se taisent et que sur les monuments mêmes nous apercevons tout au plus quelques déformations aecessoires et sans ailes de la Nikè hellénique (2) ? On aurait cru être plus heurena avec la Pallas-Athènè, si fréquente sur les pièces de Ménandre et d'Amyntas : et, de fait, il paraît bieu qu'elle nous conduise directement, par l'intermédiaire des monnaies indo-parthes, à une statue célèbre du musée de Lahore (fig. 342): mais nous avons déjà été forcés de reconnaître que l'altribution divine de eette dernière ne reposait que sur une illusion.

(1) Voir plus haut, 1, p. 360, et II, p 68; cf. Gandven, Cat , pl AXIX, 15, el I, 2 (cf. E. J. Rapson, Tutelary Divinities of Indian Cities on Greco-Indian Coins, dans

J. R. A.S., 1905, p. 783 et suiv.).
(1) Voir noire pl. IV, 3 et 20, et cf Gandvan, & l'index s. c. Nike, et pl. XXVIII. 13; Striv, loc laud , p. 92-93. Oseronsnous compaier comme M. Gaïxweprt, Globur, LXXI, 3, p. 29, la figure volante à droite de la tèle du Buddha sur la figure 971, ou rapprocher la figure 88 el sa palme do la Victoire (7) aptère il'Azilisès (Gandvan.pl. Al, 9-11)? Toutefois l'école connaît bien les petits génies porteurs d'une couronne (fig. 79 el.l. M. I., pl 118, 2). Ne nous décourageons point néanmoins; car voici paraître, à l'avers de certaines monnaies d'Azès, une déesse assise à l'européenne, coiffée du modius et tenant le cornucopia (pl. IV, 7): c'est dire qu'elle ressemble trait pour trait à la Hàriti de la figure 388 Tel est le fait. Nous hornerons-nous à chercher dans



Fig. 330 — Le cêvie à es coure. Birtish Museum Provenant de Bul Physhere, pres Tank, district de Dehra Ismail-Khan Diametre om 35

cette médaille un indice sur la date d'exécution de cette sentpture? Il nois paraît difficile de ne pas tenter également, et par mesure de réciprocité, l'identification de ce 15pe numismatique à l'aide de notre statuette. La poitense de la corne d'abondance se retrouve en effet sur toute la série des monnaies de l'Inde du Nord, depuis les plus classiques jusqu'aix plus barbares. Ot nous voulons bien admettre,

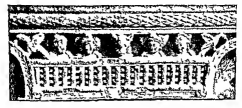
quoique nous n'en soyons pas tout à fait sûr (car enfin ees derniers des Indo-Grecs régnaient du côté indien de l'Hindou-Koush), que pour les graveurs de Philoxène et d'Hippostratos elle figurât encore une Demèter ou une Tychè (pl. III, 12 et 18): mais sur les pièces de Kaniska et de Huviska, l'appellation iranienne d'Ardochso (1), que la légende en lettres grecques Ini assigne, atteste sa transformation en une Fortune orientale (pl. V, 14) Gette métamorphose, à laquelle toutes les conditions historiques conspiraient, ne daterait-elle pas de ces Indo Parthes sur les mouuaies desquels nous la voyons justement paraître sous la forme la plus voisine de nos seulptures? Peu importe d'ailleurs le nom sons lequel l'aurait officiellement désignée la chancellerie de ces princes : le seul qui nous intéresse ici est celui que leurs sujets bouddhiques lui attribuaient, du Gandhara jusqu'à Taxile. Or il est bien clair quo pour eux, moins encore que pour nous, la déesse des figures 386-389 n'est m Dèmèter ni Ardochso : dès lors il devient infimment vraisemblable qu'à leurs yeux celle de la pl. IV, 7, son exact pendant, ait cté aussi une Hariti (1).

Seulement tout s'enchaîno, et la vraisemblance de cette hypothèse vient étayer celle de la conjecture identique dont l'ancida a tout à l'heure fait l'objet. Et qu'on n'aille pas croire que la numimatique ne crée ainsi entre la déesse au modius et à la corne

to 14, Sx , XII, 7), Vasudôva et leurs successeirs (Grevivanu, Later Indo-Sey thinns, pl 1, II, VI = Jum Chron, ser III, vol XIII, pl VIII, IV. VI), 4 des Guptas (Sn , AV), 5 du Asquit (Sn , VVIII) — On renarquera que la sléesse à la corne d'abondance est la soile, cuite les nombreuses divantés qui parassent sur l'avers des monnaux de Naméa et d'Ilarvià, à persister auss longitemps et que ce type appartient plutôt à la porton orientale (donc la plus in hinne) de l'empure des Nussias (cf 1. J Rissov, Indon Sons, p. 19).

B) Cf M A. Stein, loc land, p. 97.
(b) Voice les documents sur lesquels repose cette discussion. Le type de la décession procession de la contraction de

d'abondance et le dieu au crducée et un pétase qu'un hen purement platonique. La preuve qu'elle aussiles marie c'est que — bannissant par exception lumge royale — ils occupent à eux deux comme on voit sur la planche IV, 7–8 l'avers et le revers des mêmes monantes (d'Apparemment Azès ne pouvait rendre plus opportun hommage aux crovances favorites de la majorité de ses sujets si



Fo 39 — Le Tarness e rac le Solet er L L e Mus e de Lalo e n 567 Pro encat de Jon voud La geur du d al o 33 P lessando IAMI pl. 27 co IIA 2838 p. 2

serut en tout cas difficile de souhaiter relations plus étroites et de résistei à la force singulière de persuasion qui émaine d'une asso crition aussi constante Pourquoi le céler ? Nous cédons a la tentation de reconnaitre Hânti, et Pâncika dos à dos sur ces monnaies de même que nous les avons reconnus côte à côte sur les sculptures (?) ou bien c est qu'il nous faut renoncer a entendre le langage des

H sag t des monna es déjà c ties le Minels (Gibborn P 71 n 19 revers s pl XVII b) et d'izè ( 5 vir a pl VIII 15 et G novea pl XIX 2 et 3) sur ces de tr dern ères po tr q 1 ln y a t pas de jolo x il y a échange de re ers et da er se tre le géu e et la l'e

P ut être même les trouvens nous

peut ce nous semble rapprocher def gr 379 381 kgroupe d'bout au revert des monn tes de Ze out ès (pl IV 16 ef G pl XVIII à Sn pl IX 14) Linde n'ble ressemblance de la figure mascul ne de re ers avec le satrape de l'avers nes' pas comme ou avu [li p. 119] ne object on contre son i leni f'caton a ce pl' et le Gomparce acfu notre pl 1 14 formes d'art. Mais nous n'insisterons pas davantage en ce sens: nous craindrions, à vouloir trop les escompter d'avance, de compromettre les précisions qu'on peut attendre dans l'avenir d'une comparaison plus attentive et surtout plus documentée des sculptures et des monnaies. Il nous suffira d'avoir mis de notre mieux à profit l'occasion éminemment favorable que nous offraient Pâñcika et Hàriti, de confronter des statnettes aussi nombreuses et aussi sûrement identifiées avec des types numismatiques d'une durée si longue et d'un symbolisme si clair.

Pent être pensera-t-on que nons n'avons qu'un seul refrain à notice ballade. Qu'on veuille bien croire que nous n'y mettons aucun parti pris et que nons sommes le premier étonné, sinon choqué, que lo résultat de tonte cette enquête archéologique soit d'assigner la première place (et do beaucoup la plus importanto) dans la dévotion des classes moyennes du Gandhara à un ex-démon et à une nncienne ogresse. La conclusion est aussi inattendue pour nous que peu flatteuse pour elles; mais à cela nous no pouvons rien; de quelque côté quo nous nous tournions, la réponse est la même. Les textes, si réticents qu'ils-soient sur ce sujet, avoient connaître ce couple de parvenus; les monuments entonnent en leur honneur un muct dithyrambe; les monnaies, qui tiennent à la fois des premiers par leurs inscriptions et des seconds par leurs figures, témoignent dans le même sens. Nous n'avons qu'à nons incliner devant une popularité aussi éclatante, et qui n'est pas sans exemple ailleurs : si universelle et profonde est l'emprise qu'exerce sur l'humanité le désir de l'or et de la progéniture. A l'antre bont du monde ancien, dans la Gaule romaine, vous retrouvez le même comple dans son même rôle tutélaire symbolisé par les mêmes attributs (1). Entre les granpes reproduits sur les figures 597-598 et 386-389 le seul contraste un pen frappant réside dans la place respectivement inverse des deux conjuints : encore n'est-elle ainsi

<sup>(1)</sup> Voyez chez Euréauvoixi , l'ecuel géneral des bas-reliefs , statues et bastes de la

interiette que pour réserver également à la déesse la place d'hon neur par rapport au dieu (d' Pour le reste, des bords de l'Indus a ceux de la Soine, l'œil même des donnteurs aurnit pu sa tromper, et sans doute des divinités originaires de contrées aussi eloignées portuent en dépit de leurs ressemblances extérieures, des noms tout à fut différents, mus d'année nous sommes certains qu'ux orcilles de leurs fidèles ces nons étaient toujours synonymes de richesse et de fecondité

1) Nous arons déja en plusieurs fois l'occasion de dire que dans I Inde relie place «tait à gauche et non \ droite On sait qu' a Inverse de ce qui se passe en burope on désigne encore en ExtrêmeOrient la première éponse legitime par le nom de sérame de la main gauche. (Cf 6g 160 bet d 161 381 389 noter toutefois que les figures 379 et 380 se conforment à nos habitudes classiques)

#### CHAPITRE All

### LLS HAUTES CASTES

Avec les gens et les esprits de basse et de moyenne caste nous nons terminé la galerit des plus pattoresques figures que nous pré-sente l'école du Gandhara les rois, les dieux et les Bodhisattivas ne nous offriront que des types singulicrement plus monotones et mons originaux que les parias et les bonrgeois, les démons et les genies. En mêmo temps ils autont und savent berucoup moinpopulaire et, tranclions le mot, une allure beaucoup plus conseutionnelle Les déités du précedent chapitre claient si finichement coloses do l'imagination des fidèles et si familièrement môlées i leur vie, que les monuments nous en ont appris sur leur compto herucoup plus long que les textes et cest le commentrue des documents figurés qui a seul donné quelque valeur probante aux i res indications quo nous avons pu relever, une fois mis en eveil par eux, dans les écritures bouddhiques. Les personages divins on divinisés dont il va être question sont au contiane parmi les objets officiels du culte et les sujets accoutumés des livres sacrés de la secte, mais justement il semble qu'ils en aient pardé jusque sur les sculptures quelque chose d'apprêté et de couvenn le che u idéal a du laique, quils sont chargés d'incarner à nos yeux, a contracte sous linfluence mounstique on ne sut quelle froideur dévote qui a réngi à son toui sur les représentations des sumples mortels Ausst bien nous n spercesons les rois - qu'il sagisse de ceux de la terre ou de ceux du ciel — qu'à l'occasion de quelque miracle du Buddha et dans des attitudes d'aufant plus édifiantes quelles sont plus (difiées Si il ailleurs Ion espérait saisir entre cux quelque distruction plastique, on servit désalusé à l'avance par les textes - Que ce lui qui n'a prevu les Trente trois dieux, à disciples,

que celui-là contemple le cortège des nobles Licchays. C'est tout pareil (1) » L'école du Gandhâra, comme celle de l'Inde ceritrale, s'est chargée de vérifier cette parole du Maître, elle aussi ne connrît qu'nu seul type pour les rois ou les dieux, Il est vrai de dire de l'art indien ce qui est écrit du paradis d'Amitâldia, «qu'il n'y a chez lui aucune différence, sauf de nom, entre les dieux et les hommes (2) » — du mons parmi les lautes castes

### \$1 LES NOBLES ET LES ROIS

Il suffit d'ailleurs de femilleter les seenes de la vie du Buddha pour se rendre comple de l'aspect uniforme que présentent tous les personnages de distinction Quand il s'agit de deux rois. comme Cuddhodana de Kapilavastu (fig 150-151, 160-161 et 231-233) ou Bunbisâra de Râjagriba (fig. 188 [?] et 227), passe encore pour leur ressemblance. Après tout on ne saurait demander à nos artistes de leur prêtei après coup des physionomies individuelles, ni, d'autre part, attendre d'enx la naiveté de leuis confrères de Barhut, dont tout l'artifice, pour distinguer Prasenant d'Ajatreatiu, ne va qu'à mettre leur nom sur un écriteau Mais, à l'intérieur d'un même panneau, on ne peut pas divantage distinguer ces rois du reste de leur famille ou de leur cour, ce qui est déjà plus grave De même on s'explique aisément que rien ne différencie le Bodhisattva, au temps de sa deimère jeunesse (fig 175 à 187), de tel antre prince Cakya, comme par exemple de son demi-frère Nanda (fig 234-237), et l'on passerait eucore condamoation sur 'i impossibilité de rélever aucune distinction entre les Licchavis que Vaiçâlî (fig. 244) et les Mallas de Kuçinagara (fig. 277 280) (3) en somme il s'agit toujours de Lsatriya, vrais ou piétendus, et en tont cas de grands seigneurs Mais nous sommes déjà prévenus

O Mahavagga, vi, 30, 5, Mahdeastu, I, p 262 Mahapari ubbana-sutta, ii 17 O Sukhavati vyuha, \$8 4 et \$20

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Nous avons déjà signalé I p 560 le caractère plus réaliste de ceux de la figure 27g

(II, p. 81) quo le même type est également attribué aux plus riches d'entre les bourgeois, ces créthin ou banquiers qui représentaient à la cour des princes la puissance financière de leur temps. Aussi serions-nous bien empêcliés, par exemple, pour attribuer l'une ou l'autre qualité aux personnages de condition qui, sur la figure 250, sortent à grands pas de Cravasti. Ce ne sont pas davantage les bas-reliefs qui nous aideront à choisir entre les deux versions qui veulent, l'une, que le père de l'enfant sauvé des mains du Yaksa Âtavika ait été le roi, et l'autre, le banquier d'Atavi (ef. I, p. 507, n. 1, et fig. 252-253). Nos perplexités serajent les mêmes, aussi bien au Gandhaia qu'à Barlint, entre le prince Jêta et le prévôt des marchands Anathapindada (fig. 239-240), si l'aiguière du donateur ne désignant ce dernier (1). Le personnage même de l'empereur cakravartin n'a en propre que les emblèmes accessoires de l'éléphant et du parasol (fig. 265). Bref, ces dévots updsaha, qu'ils soient nobles ou seulement riches, rentrent tous, tant qu'ils sont, dans la formule dont la figure 350, en raison même de la médiocrité de sa facture, nous a déjà donné l'expression la plus sincèrement approchée.

COSTUME ET PARURE. — La principale cause do cette monotonie est, plus encore que l'uniformité du type et de l'attitude, celle du costume. Cette mode commune, que nous avons tout de suite — constatée chez les femmes, règne également sur l'habillement masculin des hautes castes, et, comme pour les gentes dames, une seule description suffira pour tous les gentlemen. Sur le nombre des pièces dont se compose leur costume, nous ne sommes pas cette fois réduits au témoignage des étrangers. Il suffit de lire la Kádambari pour constater qu'en sortant du hain le roi revêt e deux vêtements blancs »: et, en effet, selon la remarque du Buddha carita, « même

<sup>(</sup>i) Sur la richesse du costume et des parures habituellement portés par Aultha-

pour un costume royal, il suffit d'une seule parce de pièces d'étoffe  $^{(t)}$   $^{(t)}$  Sur la façon de les porter nous n'avons qu'à consulter les



Fig. 392. 393. — Costude et plannes du unive energet alloca.
Fig. 392. Muses de Calcutta Provenant de Jamal-Garhi (?) Hauteur om 80
Fig. 393. Muses de Peshawar Provenant de Sahri Bahlol.

monuments (cf pl I et fig 392-429) Ce sont bien les deux vêtements indiens traditionnels, mais drapés d'une manière,

O Cl et-dessus II p 75el 91 Kadam bars, éd des Bombay S S p 16 Budiha carita, xi 48 l'habitude de porter par dessons un court caleçon (langut) allait sans dire eton nele comptait pris non plus que la ceinfure (cf. ci-dessons p. 314) si l'on peut dire, plus classique 0. Le long pagne flottant tombe en chutes savantes jusqu'au-dessus des chevilles; et l'ample manteau, toujours passé sur l'épaule et enroulé autour du bras ganche, se rejette par derriète en pans souvent un pen roides, encore qu'ils soient censés entraînés par le poids d'une sorte de gland (2), resté visible sur les figures 393, 417, etc. Il forme par devant un sinus assez gracieux que relève habituellement la main droite (voir ponitant fig. 416). Tantôt il laisse à déconvert tout le torse (fig. 415-417); tantôt il s'étale sur la postrine de façon à ne lasser nue que l'épaule droite (fig. 392, etc.) : mais cette unique variante n'a probablement de rapport qu'avec des changements de température, de même que nous portons nos pardessus ouverts ou fermés. Dans les régions plus constamment chaudes de l'Inde centrale (cf. fig. 471), nous voyons même qu'on enroulait volontiers autour des reins le léger châle de mousseline, de façon a laisser le torse nu sous les byoux; mais nous ne retrouvons pas au Gandhara un pareil négligé. On y portait en revanche une ceinture faite d'un gros lacet rond noué autour de la taille et qui était destinée à assujettir le pagne au-dessus des hanches : souvent on en voit pendre par devant les deux houts orfévris (fig. 4:5) Nous devons enfin notes chez les hautes castes gandhâriennes l'usage presque constant et que lliuan-tsang nous dit i are dans l'Inde (5) — des sandales

Strabon contraste quelque part (4) le goût des Indiens pour la

<sup>(3)</sup> Itravo nous dit (Rec., p. 68) que ces deux pièces d'édife visient abut pueds de long. Or huit pieds chinos du temps de l'it sing (cf. T'oing Pao, 1 VII, 1896, p. 505) vaudraient seulement om 935×8=1 m. 88 Ce renseignement peut-être exact pour l'Inde centrale, ne lest sirrement pas pour le Gandhira, an moins en dehors des gens du commun. Le châle des grands personnages figurés viu la planche I (frontispiec du tome I) et les figures 4,18 et suvantes devait, pour être figures 4,18 et suvantes devait, pour être

auss drapé, attemdre une longueur d'au mous 5 mètres

<sup>(</sup>h 182) sur la véritable nature de cet ornement

<sup>(9)</sup> Mem, I, p 70, Rec, I, p 76 Cf les saudales dor incrustées de juerres precieuses du roi indien Sopeithès dans Quixre-Conce, Hist Alex, ix, 1, 5

<sup>(9</sup> xt 1, 54 Sur une autre contradiction également relevée par Strabon, cf cidessus, ll p 91 n 1

parure avec la simplicité dont témoignait par ailleuis tout leur genre de vie Les textes énumèrent en effet des parures pour la tête, les oreilles, le cou, les mains et les pieds (1) Au Gandhâra les bijoux, bien que poités à profusion et avec une prédilection un pen barbare, gardent néanmoins à nos yeux un air plus civilisé que dans le bassin du Gange (cf. 11, p. 79 et fig. 467 471). A la vérité on pourrait se demander, à propos de quelques-uns des joyaux de pierre qui ornent nos statues, suls représentent bien des modèles ruels Ceux qui ont été en fut retrouvés dans les fonilles, on antrement conservés, sont d'un geure beaucoup plus modeste et plus banal (2) Nous ne voyons d'exception à faire que pour un porte amulette don, déposé au British Museum, et une agrafe de turhan, également en or repousse et e de pui travail hellémque », qui vient d'entrer un musée de Calcutta (5) Mais iei encore les recherches n'ont pre dit leur dei nier mot, si du moins on peut espérer sauver à l'avenir des objets précieux qui excitent tant de convoitises et sont si aises à faire disparaître dans le creuset du premier orfevre venn Lors même que sur ce point nos espérances seraient frustrées, lon no voit pas bien ce qui aurait pu einpêcher les praticiens gandhariens, qui ont si bien su ciseler ces bijoux dans le schiste, de les exécuter en métal

On notera d'abord les énormes boucles d'oreille Sur la statue du Louvre (pl. 1) elles sont faites d'une bête fantastique, corps de lion avec des ailes et un bec d'oiseau de proie, qui n'est autre que le classique griffon Pai fois ces griffons sont adossés (fig. 395) et dans

(3) Sur le premier trouvé par M W Simeson dans un timulus voisin de Jella labld vor Artleologue LVIII 1902 p 36: et pl 16: et sur le second Discovery of a Greek orna e 1 by Ris Marrovor Ror Cho-dory Bahaur (2014) post of the State of t

<sup>1)</sup> S I handt-tytha S 19 (ed p h 1 h 2)
1 Suffit de renvoyer le lecteur à
lexcellente clude de M I II Missaut.
Buddhist gold Jewellery, dans A S I
Annual Report 1902 1903, p 185 et
pl xxvii commenté dans B E F E O
V 1905 p 210 211

182

leurs griffes (fig. 394) ou dans leurs gueules (fig. 392) tiennent des pendeloques de perles. Viennent ensuite, comme pour les femmes, deux colliers, l'un rigide et dont l'original était sans doute incrusté de fleurs de pierreries, et l'autre long et souple, fait de chaînettes finement tressées. Ce dernier se termine par un médaillon soutenu tantôt par deux amours (pl. I et fig. 411), tantôt par deux dragons (fig. 90) ou seulement par des têtes de monstres ressemblant assez à des erocodiles (fig. 413). Sur l'épaule on sous le bras droits passent une ou plusieurs chaînes garnies de coulants et portant suspendus deux ou trois de ces étuis où l'on enserme des charmes et qui sont toujours en usage dans l'Inde, comme dans tout l'Orient. Nous en avons vu notamment au Kaçmîr qui reproduisent exactement les modèles anciens. Les bras étaient ornés de bracelets surmontés de plaques. De simples anneaux, souverst accouplés, ser-. raient le poignet. Sur les doigts se montrent souvent des bagues. Les chovilles, à la différence de ce qui se passe pour les femmes, seraient toujours dégagées, si les sandales à la grecquo n'étaient encore un prétexte à bijoux. Tantôt (pl. 1 et fig. 4 : 5-4 : 8, etc.) elles étaient retennes par des lacets de perles que réunissait sur le coude-pied une tête de lion; tantôt leurs semelles elaquantes ne tenaient, comme il arrive encore aujourd'hui, que par une sorte de chompignon introduit entre le gros orteil et le premier doigt et dont l'épanouissement faisait également l'objet d'une décorotion plus on moins élégonte (fig. 419).

Sandales, bagues, bracelets, colliers, médaillous, tout cela est depuis longtemps connu : en revanelle nous hésitous un instont sur la véritable destination de l'objet dont le pouls étire habituellement l'extrémité gauche du manteau et qu'à première vuo nous avons pris pour une espèce de gland (cf. ci-dessus, 11, p. 180). Brisé sur la planche I, il s'est particulièrement bien conservé sur la figure 417; et là, il ressemble si fort à la hourse emperiée de la figure 377 que nous ne pousous nous défendre de penser à la contume qu'ont toujours eue les Indiens de se servir, en guise de

poches, du com de leur vêtement. Le prétendu gland ne serait que le traitement decoratif de ces granthi qui ont valu aux coupeurs



Fic 3gi - Tite De refolerer

de bourses de l'Inde le nom de granth bheda (mot à mot e fendeur de nœuds») Mais quand nous commes une sois engagés sur cette

piste (i), nous devons également remarquer que nombre de personnages laiques tiennent, ordinairement de la main gruche, un objet susceptible de se repliet en forme de bouele et qui, dès l'abord, ressemble à un collier on à une couronne souples, en tout cas à un bijon Les derinet es fouilles de Saltri-Bahlol en ont four ui de nombreux exemples, dont le plus clair est reproduit sur la figure 393 (cf fig 429) Comme d'habitude, il est fait d'écailles de métal ımbrıquées et feriné en son unheu par un médaillon flenri, même il semble qu'un hen le rattiche, du côté opposé au fermoir, soit au pan du châle, soit à la ceinture de la dhoți M le Dr D B Spooner (2), à l'attention de qui il s'est imposé, a émis l'hypothèse que c'était «une manyaise interprétation du double pli du vêtement que cerlames images sussissent avec la main gauche. Car, ajoute til, «il est remarquible que là où cette girrlande repliée se piésente, la main so tient toujours baissée vers le genon dans la même post, tion que ces mails qui saisissent le vêtement " Mais les specimens qu'avait sous les yeux M. le D' Spooner ne sont pas les seuls qu'il ; faille envisager Nous avious déjà constote (9), bien que sur des photographies insuffisainment distinctes (cf fig 76 et 406), quo cetto espèce de sachet, évidemment détachable, se tient indifférem ment des deux mains Nous inclinons désormais à pensei qu'il sagit tout simplement d'une de ces bourses flexibles et de forme allongée que l'Europe connaît ¿galement, sorte de petit bissac ouvert en son milieu et ferme soit par des coulants, soit par une boucle Justement une de nos Harrif (fig 383) trent délicatement,

ce dermer cas al faut sans doute y reconnaître encore les gantin (skt grantin) que les moutes sont autonsés (Cullanagge, v 29 3) à fixer au coin (ante) de leur mainteau à la seule condition qu'ils ne souet nu dor nu d'argent

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Arch Surv Ind, Annual Report 1907 1908, p 145 B 1 <sup>(2)</sup> I A, Jany fevr 1909 p 62 el

entre le pouce et l'index, ce long boyau () où la monnaie circulait à l'aise, triidis que de la main du Pâncika-Vaieravana, sur la figure 528, les deux extrémités retombent à la fois gonflées d'es-



F 6 390 — Tere et ec cuteror Musée d' Lo cre n° 25 Procesa t du Bonnér Hauteur a m 32 La nez est en pre se restoure

pèces Ces rapprochements nous paraissent clore la discussion sur la vraie nature de cet objet. Par la même occasion on peut re marquer que nos soi-disant « guirlandes », portées par des « amours » en qui nous avons déjà reconnu de peuts hakais (») sont le plus

<sup>1)</sup> Of encore celus que l'ent une statue de Mathurà pul l'ée par M. J. Il Massacte. J. R. A. S. 1911 pl. VIII. 2 — " Of en-desses L. II. p. 23

souvent conçues comme des hourses, ainsi que le prouvent leur facture et leur modo de terminaison (fig. 116-118; ef. fig. 465-466): le motif y gagne en signification pratique ce qu'il perd en poésie.

Il convient encore de s'arrêter avec quelque complaisance devant l'édifice soigneusement élaboré de la coissure masculine(1). Tantôt la tête est nue (cf. fig. 392, 395, 418, etc.): et alors elle est surmontée d'un savant assemblage de cheveux, de cordons de perles et de bijoux, sans aucun mélange d'étoffe. La chevelure n'est plus seulement relevée comme chez les femmes (ef. 11, p. 98): le simple nœnd devient un chignon analogue au erobyle et déploie un art non moins raffiné que celui de l'Apollon du Belvédère, tandis que les longues houcles sont roulées au-dessus des oreilles et retomhent sur le côté en slottantes papillotes. Mais souvent aussi nos personnages portent, par-dessus ee chignon, un turban fort ornementé (cf. fig. 394, 396-397, etc.). Le point lo plus curieux peut-être est que ce dernier se posait sur la tête comme un chapeau (2). Quand le Bodhisattva veut pour tout de bon «sortir» de la muson paternelle, nous avons vu son écuyer, le fidèle Chandala, lui apporter sa coiffure toute prête (fig. 178 a, 180 b, 447), quitte à la reprendre un peu plus tard des mains de son maître, quand celui-ci se découvre à jamais la tête, selon la contume des religieux (fig. 184-185; cf. 186). Si nous n'étions pas les témoins oculaires de ces faits et gestes, nous les reconstituerions par oui-dire. Quand Dévadatta, monté sur un éléphant, se rendit en hâte auprès du Bienheureux, lois du retour de ce derniei à Kapilavastu, son mukuta resta, nous dit-ou(3), accroché à un des crampons de ser qui dépassaient de la porte de la ville : cet incident provoqua naturellement une vaste hilarité parmi le peuple; mais

<sup>(</sup>i) Sur le soin tout particulier que les Indiens prensient de leur chevelure, cf Stareon, xv, 1, 30 et 71. Quinte-Cerce, vin, 9, 3.

Nous ne voyons aucuue raison déci sive pour suivre Cenvingeau, Stupa of

Barkut, p. 31, quand, d'après l'analogue mattendue des Birmans modernes, il veut que dans I Inde centrale les cheveux auent été entrelacés à l'étoffe du turbon Cf ct-dessus, I, p. 364

<sup>(3</sup> Makarastu, III, p 178.

il ne s'explique que si le turban du prince était assez aisé à enlever et surtout complètement indépendant de ses cheveux : sans quoi lui-même fût resté suspendu, comme Ahsalon.

On conçoit d'ailleurs qu'on ne pût refaire aisément soi-même et à chaque fois un édifice aussi compliqué et e décoré d'or, de perles et de diamants (1) ». Le tout était ordinairement surmonté d'un bonssant d'étosse, dont les plis arrondis en éventail étaient maintenus par une broche. Le seul bijou de ce genre qui ait été conservé est l'agrafe de Calcutta que uons venons de citer. Elle représente notre couple tutélaire debout, plus qu'à demi nu et au moment d'échanger un amoureux baiser (cf. p. 155 n. 1, et 181). Chose curiense, elle aurait 616, dit-ou, trouvée sur le turban d'un soldat afginan, comme si le sens de sa destination primitive ne s'était jamais perdu. Un modèle des plus courants sur les statues est celui du Naga ravi par un Suparna (cf. fig. 320, 398; pl. I et fig. 415). Mais il arrive aussi que cette broche soit faite d'uoe figurino du Buddha (fig. 399) : du moios les dernières fouilles en ont-elles fourni des échantillons dont nous verrons tout à l'heure l'intérêt au point de vue iconographique (p. 243 et fig. 429). Parfois cette sorte d'aigrette prend la forme d'un cercle complet orné au centre d'une tête de lion (fig. 396; cf. à Mathura, fig. 495); ailleurs elle semble avoir suggéré spontanément l'idée de la traiter comme la queue eployée d'un paon. Le poitrail et le bec de l'oiseau devaient alors constituer le motif d'orfèvrerie et former une saillie fort décorative (\*): mais celle-ci ne nous parvient que brisée, si bien que nous n'osons rien affirmer (fig. 397). Au-dessous du bouffant (perdu sur la figure 394) s'ajustait étroitement a la tête la coiffe du turban. Sur la statue du Louvre, par exemple (pl. I), elle est

<sup>(1)</sup> Mılında pañha, vi, 1: mani muttakañeana-vietta moli-baddho, y est il dit d'un riche laïque

<sup>(\*)</sup> Aussi les dames s'en étaient-elles, nous dit-on, emparées : quand la belle

Vicakha se met en gronde toilette, elle est ainst coiffée d'un paon d'or enrichi de pierreries (Dhammapada, Comm à la stance 53, cf Warrers, Buddhism in translations, p 460).

visiblement faite de trois gros tours d'étoffe gainis sur les côtés d'une petite bande plissée qui s'insère entre eux transversalement, comme pour les empêcher de se déplacer et de se confondre. Au ras du front deux petits génies nilés soutiennent un médaillou suspendu à des guirlandes<sup>(1)</sup>. Ailleurs (fig. 393-394) unus retrouvons les guiffons appliqués en reponsée sur un bandeau emichi de pierteres. Le tout était seiré en arrière au moyen de rubaus; et quelques, par un procédé renouvelé des mounayeurs, les quatre extrémités de cette double bandelette sont figurées flottant au vent sur l'orbe nu du nimbe<sup>(2)</sup> (pl. I et fig. 417; cf. pl. III, 7).

Rimerte et Descrettes. - Les observations qui précèdent nons permettent de dépêcher en bloc cette grande quantité de figurants qui tapissent la plupart de nos bas-reliefs, sans y jouer d'autre rôle que de tenir respectueuse compagnie au Maître. Tous témoignent de leur piété, soit en tenant les mains réunies, soit eu faisant pleuvoir des fleurs ». Non contents de répéter machinalement les mêmes gestes, tous ont revêtu le même type élégant et banal du lauque de bonne caste : et e'est en quoi ils dissèrent de la piltoresque variété des donateurs (cf. plus haut, 11, p 86 et suiv.). A la fois confits en dévotion et recherchés dans leur toilette, la seule chose que leur aspect extérieur nous garantisse, c'est qu'ils sont gens de très haute condition et parfaitement bien pensants : dès lors nous comprenons pourquoi il nous a été loisible, selon les cas, d'y reconnaître tantôt des hommes, tantôt et plus souvent des dieux. Parsois, en esset, ceux-ci occupent tout le tableau (cf fig. 213); là même où le devant de la scène est, à raison des nécessités du sujet, dévolu aux hommes (cf. par exemple fig. 220 et 277), le second et, s'il y en a un, le troisième plan, dont les personnages sont de par les lois de la perspective remontés au-dessus des rangs précédents, semblent natureltement réservés à des êtres divins et,

<sup>(1)</sup> Cf le geme unique, vu a mi-corps, dela figure 494 — (1) Sur le numbe, cf plus bas, p 366 et suiv.

par suite, «libies de se monvoir à leur gré dans l'air () ». Ce don de lévilation est tout ce qui les distingue et fournit la ressource

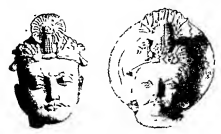


Fig. 396-337 — Fires aret ranger Fig. 396 Dayres was photographie don sée de Calcutt Fig. 397 Myeun fur bolkerkunde, Beel Hauteur on 22





Fig. 398-399 — Bourraries de Tunkan Musee de Peshawar Provincet de Takht-(Baha

indiquée pour meubler entièrement, au gré de l'école, le haut des panneaux

Dans cette fonction décorative, ces dieux nous ont fait penser dès le début (1, p 286) aux anges qui forment les fonds de tableau

<sup>()</sup> Intariksacacara (Mahacastu, I p 33 1 5 6)

des peintres hyzantins on des primitifs italiens. Nous ne croyions peut-être pas si liien thre. Par le fait, les monuments reflètent le plus souvent sur ce point le vague des textes. Les écritures bouddhiques, et notamment eelles qui portent fortement marquée l'empreinte monastique de la plus ancienne Communauté, semblent s'être proposé comme hut expres de dissondre les figures, déjà si peu caractérisées, du panthéon brahmanique en une ponssière de divinités quasi-amorphes. Leur subdivision et leur multiplication à l'infini, déjà éhanchées par la spéculation des Upanisads parallèlement à leur séduction à l'Être unique, n'a plus de limite dans nos satua. Sant pour les deux premiers cieux, ceux des equatre roism et des etrente-trois dieuxm, c'est par acentaines de millem qu'ils comptent les habitants des régions eélestes. Le peu de personnalité de ces derniers s'évaporo fatalement à force do se diluer entre ees nombres prodigieux de répétitions abstraites, et nous ne serons pas surpris que l'imagination indienno, en art comme en poésie, ait fini par se nover sous le flot montant de ces foules devenues anonymes à force de ne plus porter que des noms génériques au pluriel. Le sanskrit, si souple et si riche, a tout de suito forgé une appellation capable do les contenir toutes : comme il disait raja-putra (a fils de roin; ee sont nos Radipoutes) pour désigner en général les membres de la noblesse d'épée, il possède un mot deva-putra (a fils de dien »), lequel n'a d'autre valeur que de désigner les gens de naissance divine. Aussi ne chicanerons-nous pas les traducteurs européens qui le rendent par cange, à condition qu'on veuille bien se rappeler que ces prétendus anges de l'Inde ne sont que les seigneurs de la cour des différents rois des cieux.

#### S II LES GRANDS DIEUX

Parmi ces innombrables divinités, nous ne ponvons espérer apercevoir sur nos monuments que quelques protagonistes : nous sera-t-tl permis, cette fois encore, de deviner à l'avance lesquels?

Avouons tout de suite que la question ne se pose plus de la même façon que tout à l'heure à propos des génies. En vain nons avons tenté d'interroger captionsement les textes sur les dieux les plus populaires et dont, par conséquent, nous avons le plus de chance de retrouver des statues. Ce n'est pas que les passages manquent où les plus orthodoxes soient amenés à nous le découvrir sans y penser. Un chapitre célèbre du Lalita-ristara (1) - mais fort suspect, à nos yeux, d'un arrangement tardif—celui de la « présentation de l'enfant Buddha an temple», nomme parmi les idoles qui se prosternent devant Ini . Civa, Skanda, Narayana, Kuvera, Candra, Surya, Vaigravana (sic), Çakra, Brahma, les Lokapalas, etc. v. Souvent aussi l'éclatante beauté du Buddha fait que les gens doutent s'ils ont affaire à un simplo mortel et non pas plutôt à Vaiçravana, Mâra, Indra, Rudra, Krisna, Candra ou Sárya (2). D'autro part, à chaque fois que des parents en mal de postérité ou des navigateurs en péril de mer invoquent leurs divinités favorites, les nems qui roviennent tonjours sur leurs lèvres sont ceux de Çiva, Kuvêra, Çakra et Brahma (a) . . . Mais cette fois, si les textes sont complaisants, c'est au tour des monuments de se montrer rétifs. Par le fait, nous ne possédons d'autres vestiges de l'art «gréco-brahmanique» que ceux dus au zèle des deux grandes sectes hindones, dès lors constituées, celles des Mahéçvaras civartes et celle des Bhagavatas krishnaîtes. Encore sur Civa et Skanda, sommes-nous réduits au témoignage plastique des monnaies (4). Avec Visnu-Náráyana-Krisna,

O Lalita-vistara, chap. viii, p. 120: la vieille version scraît celle lii Makteaste, II, p. 16 (?). — Pour la mention côte de «Kuréra.... Vaigravana..., les Lokapalas», cf. plus haut, II, p. 112.

" Cf. pl. Vet P. Gannen, Cat., & Finder

p. 182, z. e. Svz. — Paut-il relever les allusions du Buddha-carita, i. g.3, et z. 3, et les quedques mentions de Mahéyara dans les textes boudhiques Plus important et le fait que Vinna Kadphilès su qualific surves monnaies de Midhéyara de même qua lédicolore, fils de Diou, sur l'inscription de Beungar (et il., p. 35, a. z), se donne comme Bulgarata. — Notone acorre qu'on trouve des images de Visque et de Giva jusqu'en Chine (Crasavara, Marson, pl. CXV/CXX).

<sup>(1)</sup> Lahta-istora, p. 130 et 240.
(2) Dingàndàna, p. 41, 239, etc.;
Mahdeasta, l. p. 245; Ill. p. 68 et. 77;
Anddina-pataka, 3, etc.; 81. Cf. Berrove, Introduction, p. 131, et Windsch,
Buddha's Geburt, p. 33.

nons sommes un peu plus heureux, si du moins e'est bieu lui qu'il fant reconnaître dans un elléraklès au lion de Némée e de Mathura comme sur une intaille gandharienne. Quant à Candra et Surya, à Kinèra-Vaigranna et aux Lokapalas, il a déjà été question plus haut de ces divintés en somme utlétieures. Resteut comme grands dienx Mara, Indra-Cakha et Brahma, c'est-à-due tout juste ceux que nous savons d'antre part pourvus d'un rôle actif dans la légende bouddhique.

lnutile donc d'essayer de ruser plus longtemps avec les textes; et ce serait perdre encore plus notre temps que les suivre dans toutes leurs fantaisies arithmétiques. La prudence nous invite toutefois à prêter une occille attentive quand les Bonddhistes nous énumèrent sur lems doigts les vingt-sept étages du paradis en les répartissants)stématiquement en trois catégories, à raison de six dans le monde du "désir", de dix-sept (1) dans celui de la "forme", de quatre danscelui do l'a absence de forme ». Ce serait d'ailleurs trop demandei que de s'attendre à voir un représentant attitré de chacun des vingt: sept grades de la lucianche divine. Tout d'abord les quatie cieux , supérieurs, où la forme même est abolie, sont iei hors de cause comme «la région au-dessus du cicl » dont parle Platon dans le Phèdre, elle échappe par définition à l'emprise des arts plastiques Quant aux dix-sept étages immédiatement inférieurs en qui persiste encore quelque apparence sensible, des le deuxième des quatre degrés entre lesquels la théorie les subdivise, teurs habitants, à en croire leur nom, ne sont plus que des lumières ou des clariés

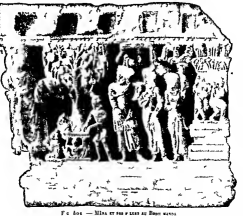
c est probablement de lui qu'il est question dans I épublète Krisna-bandhu frequemment appliquée à Mira (voir Lalita vistara et Mahacastu, à l'index) \*

"Seulement : 6 dans ibhidammathasangaba, > 6 (trad dans Wasses, Bud dhisa in translations, p. 389), soil > 6 en tout ou 31 en comptant le monde des hommes et les quatre mondes inférieurs Mars voir les références qui suiven!

O Čette intaille, ou figure un Vişnat à quaire bras recevant les hommages d'un rot endo-scylhen, a été pubblée par A Constanaian, Later Indo-Scythians, pl III. a, ou Nun Chromete Ser III, vol XIII. pl X, 2 L'Héraklès au hon de Néméé est aujourd hut au musée de Calcutta (Ma \*7, Avansaov, Cat. 1, p 190) hṛṣṇa est d'ailleurs à penne mentionne dans les lettes houddhques



Fre Acc — a Leonusee ou Ales Alt ta (cf. fig. 194 195) b Mins to ses relites au Boom navel (cf. fig. do.) M sée de Peshanar n. 793 Protenant de Talhis Bahm (1908)



F c dos - Mins er ses e tres ay Boon unvos Museum f Vollerhunde Beel n. Houten om 30

ainsi les âmes bienheureuses du Dante, à partir d'un certain stade de son paradis, ne sont plus, elles nussi, que des apparitions lumineuses. Si les textes intéressent aux miraeles et même au sourire (1) du Maître jusqu'aux dieux Alauisthas, en pratique ils s'améteut aussitôt après les cienx de Brahma. Toutes les divinités formelles situées an delà sont alors comprises sons le terme général - d'hôtes des Purs séjours (1) n - quelque chose comme ce que nous appellerions les subères éthérées - et ce sont naturellement ees Cuddhavasas qui assistent le Buddha dans les plus soleunelles circonstances de sa vie. Lui-même leur rend visite à son tour, et, grâce à son extraordinaire pouvoir magique, son grand disciple MaudgalyAyana, dans ses tournées à travers les enfers et les cieux, pénètre également jusque-là (5). Mais de pareils exploits ne sont pas le snit de tont le moude. Nous ne pouvous espérer pousser si haut nos uscensions ni dépasser le seuil du monde de la forme. La riddhi d'un saint moine ne va qu'à le conduire jusqu'à ce ciel de Brahma, d'oilleurs si lointain qu'un roe en tombant mettrait quatre mois à affeindre la» terre (1). Ce sera déjà beau si nous réussissons à voir de nos yeux, incarnée sous une forme concrète, la vieille abstraction brahmanique. Songez qu'en temps ordinaire elle est trop subtile pour être visible même à l'œil divin des «Trente-trois» et il faut qu'elle se matérialise pour leur apparaître (9). En revanche les six premiers étages du paradis, du séjour des « Quatre rois» à celui de Mâra, font encore partie de la sphère de nos sens, et par suite du domaine courant de nos artistes. Ils ne nous en out pas donné, à notre connaissance, de vue d'ensemble comparable à celle de Sânchi (6) :

<sup>(1)</sup> Divyavadána, p. 138, etc. Ce eliché a ete traduit par Benvour, Introd., p. 202. 19 Voir notamment Lalita-ristara,

p 396, et Mahavastu, I,p 33 et 208, etc. (3) Mahapadana-sutta, 29 (Burs Davins. Dialogues, part II, p 39); Maharastu,

I, p. 33 et smv (1) Milinda-pañha, éd , p. 82; trad ...

p. 126; Alankheyyn-s\* (S B. E , XI, p. 214), Keraddha-s' (Dialogues, part 1, p. 280; Warren, Buddhism in transla-

tions, p 308). 1 19 Janarasabha-s' (Dialogues, par) II,

p 244)

<sup>19</sup> Cf La Porte orientale de Sanchi, (dans Annales du Musce Guimet, Bibl de

mais déjà ils nons ont introduit dans le ciel des «Dieux sitisfait» (fig. 145) et des «Trente trois» (fig. 243) et sils ne nous ont montié, à notre sonvenace m un Yama m un Nirmânarati, du moins ils out fait descendre pour nous sui la teire, outre Brihmâ lui mêm. Indra et Wira

la rérité on a dermèrement proposé, i la suite de déconvertes nouvelles, didentifier des divinités des «Purs séjouis» sui les scènes qui représentent les préparatifs de l'illumination du Maitre Sur la figure 199 nous avions crit pouvou reconnaitre faute dattribution meilleure le Migr Kalika et son épouse sous une forme purement humame (cf 1, p 396) Une réplique exhumée en 1908 par M D B Spooner a fakht i Bahai réduit à néant cette hypo thèse en plaçant sur une frise continue le même groupe à côté et indépendramment de celui des Nigra (fig 400) Besto donc a trouver pour le premier une interprétation différente Celle des Quddhavisas proposée par M D B Spooner (1) sur la foi d'une mention incidente et banale du Lalita vistara (2) se lieurte malheu reusement aux difficultés que nous venons d'exposer Lors même que lo sculpteur aurait tenté de representer des êtres aussi sublimes il naurut imius en l'impudence de les fane sappuver si languissamment sui lépaule d'une femme car outre que les différences de sexe sont entre eux abolies ce sont des saints parmi les dieux (dei arhantas) (3) Il nous faut donc en rabattie Puis le couple na visiblement plus ici cet air de surprise charmée que nous avions en l'illusion de deviner à travers les détériorations de la pierre sur la figure 199 si l'unique personnage masculin conti

talgaresat on 1 XXMV) p 170 et 200 et f.g. 2 (Inçade du jambago, Iron) LA aussi nous croyons aperce o a sept ème et dern er étage le monde de Brahmâ

D B Spoorea 1 S I Ann Rep 1907-8 p 160 141 o 1 Handbook to the sculptures 1 the Peshawar V seum 1 15 16 et 66 67 (n 792 et cf 787 en haut)

C A propos du scoupeur d'herbess mas vor à l'index du Lata 1 stara la fréquence et le pe de parté de leur n terrent on To lefo si faut a ouer qu'i sont canés se montres une fos s'au corps au père du fair r Bud lha et lu adresser une stance (Lata stara éd et trad 1 56)

nue à s'accoter, les jambes croisées, sur l'épaule de sa compagne, ıl a la tête basse et la penche vers le trône de la Sambodlu ımmınente d'un air beaucoup plus abattu que content; or chicup sait que c'est au seul Mâra que, dans tout l'univers, puisse en un pareil moment convenir pareille attitude de corps et d'âme . Mais pourquoi ratiociner alors qu'il suffit d'ouvrir les yeux? Une autre feinme du même groupe porte au haut d'une hampe une enseigne Peu claire à Pêshawar, celle-ci est en revanche parfaitement conservée sur une réplique du musée de Berlin (fig 401) C'est une sorte de dragon marin dont la queue s'entortille sur elle-même confoimément aux procédés habituels de l'école (cf fig 119-125), tandis que de sa gueule pend une gurlande pareille a celles qui décorent le parasol royal qu'élève par derrière une troisième suivante. Ou ne voit pas bien ce que les sculpteurs pourraient faire de plus pont nous éclairer, et il faudrait y mettre quelque mauvaise volonté pour ne pas reconnaître le dieu «qui a un monstre mai in pour enseigno (1) », c'est à dire Kâma, alias Mâra Ainsi s'explique du même coup et la présence de ses « trois filles » et son accablement sur la figure 400, et le geste de défi de sa main tendue sur la sigure 401. Apparemment l'auteur de celle-ci s'était mis en tête de réunir dans le même cadre, par un syncretisme fréquent sur les sculptures et qui n'est pas saus racines dans les textes (\*), tous les épisodes préparatoires à la Sambodhi, le don et l'arrangement de l'herbe, l'adoration de la deraté de l'arbre et, comme sur la figure 200 (cf A. M I , pl 99, 2), l'apparation anticipée de la Terre pour répondre d'avance à la provocation de Mira mais ce qu'il

(1) Vakara Letu, ou encore phasa-dhraja (I alita eistara, p 127 1 16) - Pour une réplique se passant de re laksara. voir encore A S I , Ann Rep 1907-8, 1 XLIV, b, en haut - Faut il rappeler comment le dauphin se trouve souvent associ ( à Lros?

" C'est ainsi que tous ces épisodes liennent dans les six ilermères stances du chant an et le début du chant aur du Buddha-carsta, sur l'une des versions du Makarastu, II, p 261 Illra assiste a . la Marche à l'Illuminations, on hien il laisse à peine au Maltre le lemps de s'asseoir (abed , p a68), ce nest quapres celle premiere alterestion qui d'fait ag pel à seu arm e et la lance a lassaut du Bid lha sinsig tala élé il t | is haul, l.p fon

nous faut surtout retenir ici, c'est que nous avons encore et toujours affaire à l'un des trois grands dieux que nous venons de nommer.

Man. — Si l'on veut persister à appeler ce dernier le « Satan bouddlique», du moins il ne faudra pas oublier que, pour nous



Fig. 402 - L'assier on Mini.

Museum fur Folkerkunde, Berlin, Hauteur o in 18

aussi, Lucifer, avant de déchoir à la condition de diable, était le premier et le plus beau de tous les archanges Ains Mâra, de l'aveu même des Bouddiustes, est par droit de naissance — droit noidé, à l'indienne, sur les mêntes de ses vies antérieures — un deta de très hant rang Inférieur aux Guddhàvásas et à Brahmâ, il est en revanche bien supérieur à Indra même, et l'éclat de ce

dernier s'éclipse devant le sien . Suprême souverain de la sphère des plaisirs sensibles, il règne du haut de son trône céleste sur les sux premiers étages du ciel, sans parler de la terre et des enfers. Tous ces mondes, c'est lui qui les recrée à mesure qu'il les tue. S'il est Mrityu (la Mort), il est aussi Kâma (l'Amour), le premier né des dieux. Une stance du Buddha-carita en le désignant prélude déjà à un vers fameux de notre Ronsard :

# Car l'Amour et la Mort n'est qu'une même chose.

Ici ils se combinent dans un même être. Puissance à la fois productrice et destructrice, c'est la fonction et la raison d'être de Mâra que le monde continue perpétuellement à renaître pour périr à nouveau et recommence sans fin le eyele de l'existence mortelle; et c'est pourquoi il tient qu'en attendant le trépas, «la vie est faite pour être véeue(1) ». Par suite il est l'odversaire naturel du moine qui, jetant l'anathème à l'Amour pour échapper à la mort comme à la vie, «est venu apporter la fin du monde» et ruinar son empire jusque dans ses fondements. On devine à quel point ce rôle d'ennemi du Maître et de la Bonne Loi devait aggraver aux yeux des fidèles le mauvais côté de son équivoque nature : car enfin «s'il bâtit la maison 4 », ee n'est que pour la démolir, et, même quand il se présente comme l'Esprit de vic, il n'est que le masque de la mort : « Chez lui, comme l'a si bien remarqué M. Senart (3), la synthèse du caractère démoniaque et du earactère divin est justement l'un des traits les plus frappants. » Et en effet cette dualité du tentateur se resiète jusque dans le double aspect des scènes de tentation.

<sup>(1)</sup> Geci découle de leurs situations respectives et est dit expressément dans le grand Sukhárati-eyűha, 5 20.

O Buddha-carila, xiii, a; cf. la synonymie de Mâra et Mâma dans les deux stances d'introduction du Nagananda. — Rossiso, Sonnets a Beline, ii, 79 (dernier vers du dernier sonnet).

Padhana-sutta, l. 1 :: Lahta-ristara.

р 961, l. 8. Cf. E Wiveisch, Mara und Buddha, p 4.

et Jataka, 1, p 76, on Dhammapada, 153-154. Nous faisons allusion aux fameuses stances muses par les textes dans la bouche du Buddha aussitôt après la Sambodhi.

<sup>(9)</sup> Légende du Buddha, 1" edit., p. 220; 2'éd., p. 192.

Nous en avons déjà touché un mot (cf. I, p. 356 et 399). Mais s'il ne nous avait pas échappé que les artistes du Gandhâra ont placé un premier épisode de ce genre au moment même du «Départ de la Maison », nons ne nous étions pas encore aperçu, fauto de documents suffisamment explicites, qu'ils avaient également associé Mara et même ses filles aux incidents qui precèdent immédiatement la Sambodhi. Dans les deux cas d'ailleurs, le tentateur use de la manière douce. C'est en séducteur insinuant qu'il se présente au Prédestiné. Ce qu'il lui offre - tel Satan sur la montagne au Fils de Dieu - e'est avant tout, et sans plus de succès, la royauté de ce monde avec les mille jouissances qu'elle comporte. Et le curieux pour nous est de constater comment, en ces sortes d'occasions, le princo des voluptés terrestres nous est plus volontiers imprésenté sous les appareoces d'un grand dieu (fig. 181-182, 199, 400-401), parfois nimbé (fig. 181) ou du moins abrité du parasol (fig. hot), et toujours vêtu du costume de cérémonie des plus hautes castes. C'est en lo voyant amsi dans toute la royale splendeur de sa divine nature que nous pouvous comprendro que des êtres aussi lucides que des risis, en apercevant le Bodhisattva assis sous l'arbre de la Première méditation, aient pu se demander s'ils n'étaient pas en présence de Mâra Kâmâdhipati, «le suzerain des Amours (1) n.

Avec l'appartion de son carméer, tout change et la tentation se fait attentat. Mira lui-même no se distingue plus que par son rêturban d'une bonne partic de la soldatesque démonaque qu'il rue à l'assaut du Bienlieureux (fig. 201-204 et 402) : revêtu de la

a'emouvent en se garmissul de fleurs, peut explugier que le Alaua classique sant reste le deur saux Réche fleuries car ou ne comprendrait givire qu'il etil des ledébut et spontanément ilecche des fleurs — Remarquous également sur les figures 28 et 50° et la planche 1 sy 1 se formentidenne dels raé double courbure

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> In sujel de ces cinq pass sereporter celessus, I, p. 353. Lalata-entara, n., éd. p. 130. Ital. p. 119 (cf. 1 expersion e lak-dolinptihe, etc.). Ailleurs Mara seith line-manch Admetyrara (p. 336.1.9). — Notons en passant que la façon donit, dans les recits et les lableaux, ses fleches, au monorf. d'attendre le Berndeurent.

même euirasse, il a l'air, au diadème près, d'aussi basse easte qu'eux (cf. plus hant, II, p. 16). Mais en cela encore nos sculpteurs ne l'ont que traduire d'instinet le sentiment populaire. Cette sois, en esset, Mara, jetant bas toute seinte, se révèle ouvertement pour ce qu'il est dans l'opinion de la seete, le mortel eunemi du Maître et par suite du salut de l'humanité. Nous ne serions nullement surpris qu'il eût fini par prendre dans nombre de consciences du Nord-Ouest, de l'Inde la place assurément fort relevée, mais néanmoins peu enviable, qu'occupe l'Esprit du Mal dans le dualisme de l'Iran voisin (1), Aussi bien a-t-on pu soupçonner à la base des réeits de tentation, tant chrétiens que bouddhiques, un fond d'idées zoroastriennes qui expliquerait justement, en dehois de tout emprunt réciproque, leur indéniable parallélisme. Toujours est-il que l'imagination des sidèles tend visiblement à dépouiller Mâra do sa haute dignité divine. Pour nombro de textes il n'est plus qu'un Asura, commo Namuci (2), ou même simplement un Yakşa. Et sans doute ee dernier nom peut à la rigueur être pris dans une acception nullement injurieuse (9). Mais le Milinda-pañha (4) entasse sans ambages sur son compte les plus malsonnantes épithètes, et les plus vieux textes se plaisent déjà à ridiculiser ses efforts toujours infructueux pour vexer ou duper moines ou simples nonnes (5). Il n'y a pas à en douter : pour les disciples du Buddha l'Amour est devenu le diable.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Sur les rapports d'Ahrman et de Extravis et F. Crovvi, Les Religions orientales dans le Pagnanismeromain. (Ann du Marée Guimet, Bibl. de sulgarisation, t. XXIV, p. 185-186) La ressemblance n'est pas moins grande entre Mâra et Ahrman.

ourman.

Paddan.\*, 15; Lalista-eistara,

dd., p 26:, Irad., p 225; Vahdeastu,

Il., p 238, etc.—Ansu le type de Vlára

t il pu se confondre au Cambodge avec
celui do Rivana (ef fig 205, et l., p 406)

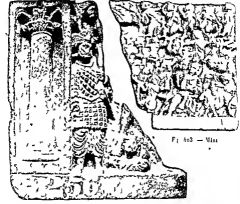
<sup>(</sup>a) Mahacastu, II, p 261, l 11; 240, 16, etc.; mais of henn, Manual of Buddhum, p 59, n. 9, et A-VI. Boyen, J. A., mai-jun 1906, p. 377.

<sup>&</sup>quot; 17, 9, 25 (6d, p 156, on trad.

p. 221)

10 [If Mdra-samgutta et Bhikkuni-samgutta; Irad dans Veroren, Mdra und Buddha, p. 87 et sur-, en ait-udant que Mdra, paparemment de guerre, las, selaisse convertir par le moine Upagupta (Devydendan, p. 37; et sur')

Aussi n'avons nous pas lieu de nous étonner de lui voir, tantôt l aspect d'un dieu et tantêt celui d'un démon. La première figure, rappelle son titre de raya des cieux, la seconde son épithète de Păpîmân on Păpîvân, le «Mauvais» ou «le Pire» Telle est du



Fr 103 Fragment de l'Assaut de Mâra Muele de Colcutta (1891) Hauteur om 34 Fi ho's bragment du Départ de la Ma son (el fig 181 183) Muele de Labore nº 256

moins la théorie qui nous paraît se dégager des faits. Dans la pratique, il va de soi qu'il y a souvent contammation des types d'un genre de scène à l'utre; et, pour prévenir tout malentendu, nous nous fusons un devoir dy insister Parfois c'est en grand costume royal et meme numbé qu'il conduit larme infernale (fig. 403), dautres fois c'est dès avant la Sambodlii qu'il revêt mal à propos

autre chose en tête que de vouloir le déposséder : à preuve que, lors de la fameuse « visite» (I, p. 492), il daigna lui accorder une prolongation de règne. C'est pourquoi Indra ne songe même plus à l'épuouver ainsi qu'il l'aurait fait si souvent, d'après les récits du látala, au cours de ses vies antérieures. S'il intervient encore, c'est en qualité de deus ex machind, pour exécuter ses volontés, voire pour préveuir ses désirs. Dans cet office il est d'ailleurs secondé par Brahmà (1). Presquo à chaque fois que-le Buddha, « conçoit une pensée mondaine», nous les voyons accourir ensemble afin de la téaliser séance tenante. C'est côte à côte, ainst que nous l'avons constaté, qu'ils assistent le Prédestiné au cours des incidents de sa vie dernière, depuis la Nativité jusqu'au Parinirvàna. Bref, ils sont trop étroitoment associés pour que nous ne soyons pas obligés do les réunir également dans notre étude.

S'il est raie, en effet, qu'ils soient cités l'un sans l'autre dans les textes, il l'est encore plus qu'ils paraissent isolément sur les bas-reliefs. Et là aussi il semble qu'ils soient traités sur le même pied d'égalité. Ce n'est pas qu'on n'observe entre cux quelques nuances: mais celles ci correspondent à des différences de caractère, non à des distances luérarchiques. C'est uniquement pour mieux répondre à leurs idiosyncrasies que, tour à tour, ils se cèdent courtoisement le pas au gré des événements. Dans le détail, pour des raisons que nous avons déjà déduites (1, p. 302), les sculptures sont forcément plus précises sur ce pant que les textes: mais dans le fond elles sont d'accord avec eux <sup>(9)</sup>. Le fougueux Indra se pousse au premier rang pour recevoir dans ses bras l'enfant royal qui pourra devenir aussi bien un Cakravartin qu'un Buddha (fig. 152, 151, 158 a, 164a) et occupe la place d'honneur à sa gauche lors des «sept

O Divyacadana, p 137, etc. C'est la rune règle», et par suite elle est également valable pour les Buddius du passé (cf. 18nd. p 63) — <sup>16</sup> Les observations qui sui-ent étienet dép récligées quad nous avois en le plains d'en trouver la confirmation dans la fine analyse que M Hars Davins a donnée, d'après les textes pális, du caractère de ces deux dieux (Divilogues, part II, p. 255, n. 1, cf. 18nd., p. 294 et suiv.) Nos auteus sont melleurs psychologues qu'on ne pense.

pas» (fig. 155) et du r bain» (fig. 156 et 157 a). Nême, après que la vocation religieuse l'a emporté, il garde naturellement cette place quand il reçoit le Maitre dans son propre ciel (fig. 243) ou reconduit son hôte sur la terre (fig. 264). Au contraire le caractère plus intellectuel de Brahmá lui a fait réserver la haute main sur les seènes qui appartiennent au cycle de la Bodhi. C'est lui qui tient la gauche du Maître lors de sa marche triomphale vers l'arbre de la science (fig. 294-197) comme quand il s'agit d'obtenir de lui qu'il veuille bien révèler au monde la voie du salut (fig. 212). Avouons toutefois qu'il sersit difficile de rien conclure de leurs places respectives à la tête et au pied du Parinirvâna de la figure 280. Mais l'important est que nous ayons appris à distinguer ces deux deux l'un de l'autre au fait qu'indra est coiffé d'un turban et Bralumá seulement de son chignon (9).

Cette convention a été déjà trop souvent vérifiée (1, p. 303-304, 389, 423, 484, 538, 563) pour n'être pas considérée comme établue : elle s'explique d'ailleurs de soi. Idéal des penseurs et des ascètes brahmaniques, il était seulement naturel que Brahmâ fût créé par nos artistes à l'image de ses fidèles; et c'est ce qu'a su faire avec une audace particulèremeot heureuse l'anteur de nos figures 155 et 156. Là comme partout, que Brahmâ revête l'aspect d'un homme fait ou celui d'un jeune étudiant, il porte cette longue chevelure qui lui a valu sou surnom de Çikhio, et soo vase à eau n'est autre que l'ustensile attiré des brahmaoes anachorètes et de leurs novices (cf. plus bas, p. 254). Au contraire Çakra, l'Indra des Dieux, représente déjà dans le fig-Vèda le type accompli du noble ksatriya. Il est par excellence le roi du ciel; et du roi oriental it a tous les signes distinctifs, le diadème, le parasol, le palais, les bayadères, et jusqu'à la perpétuelle terreur d'être détrôné. On conçoit donc non mous aisément que — là même où il ne porte pas, comme d'faitsur les figures 155, 156,

 $<sup>^{(</sup>t)}$  CI encore A WI , pl  $\,$  96 , og pourtant les deux dieux n'occupent qu'une place decorative en debors du tableau

157 a et 264, l'attribut spécial du fondre — il continue à se différencier de Brahm't par son muluia royal, lequel prend fié-



Fig. 405 — Le envin Minicle du Calvatri Il isce de Calcutto Protenant de Lori jan Tangar Hauteur on 45

quemment l'aspect d'une toque (1) tout à fait caractéristique (fig 155-156, 193, 246, 280)

() Ou encore d'un "gobelet», dit M le Prof Gaunnepet, qui la signale au Tourfan (Idikutschari, p. 36) Cf encore un Indra figuré sur une version ganan's rienne du Civi játaka dans Man, fév 1913, pl B — On remarquera que nous Indentité de chacin des deux acolytes divins. A la vérité, les places respectives d'indra et de Brilima sont parfois interverties d'une stèle a l'autre soit que la tradition sur ce point fût incertaine soit qu'une confusion tonjours aisée ait été commise par l'artiste entre la droite et la gauche de la statue centrale et, d'autre part



Fa 406 — Mènes er D'agres une photogre de Cale a Hauseur on 40 Cf. A.H.I. pl. 68

la sauche et la dioite naturellement opposées du spectatuur. Tan dis que les figures 76 et 407-408 sont sur ce point exactement conformes à la lettre du *Drystaddra* les figures 405 406 sen écartent Mus sur les unes comme sur les autres on construe quan turban très oifévri d'Indra est toujours opposé le chignon d'ail leurs non moios élaboré de Brahmá Malheureusement les mains

sont lephis souvent brisées et avec elles disparaissent les attributs. Dans celles même d'India nous n'apercevons plus que le sachet dont il a été question tout à l'heure (p. 184-186; ef. fig. 76 et 406; probablement aussi 408). En revanche Brahma est expressement désigné tantôt par un livre en forme de manuscrit sanskrit (fig. 408-409), tantôt par son vase à cau brahmanique (fig. 406-407).

Une identification corroborée par tant de preuves ne samait être suspendue par le simple accident d'une cassure de la stèle. Il est hien clair, par exemple, que si les dalles représentées sur les figures 76 et 408 venaient à être brisées en trois morceaux, les acolytes du Buddha nous fomniraient des images isolées tout à fait analogues à celles des figures 409, 410 et 428. Si le même arcident arrivait aux figures 405-407, ce sont les figures 411-412 quo nous obtiendrions. Or il n'est pas douteux que do tels groupes n'aient été conçus et traités en grande dimension. Ils étaient alôis, formés do statues tirées, à raison même do leur taille, do blocs de. pierres distincts, mais (comme il orrive pour les «Mises au tonibeaun de notro moyen ago) rapprochées dans une action commune. Nous sommes done autorisés à poursuivre l'identité do ces personnages, non seulement là où ils commencent à se dégager sur le fond ajouté de la pierre (fig. 76), mais encore là où îls' semblent dotés d'une individualité indépendante. Il suffira pour cela que les mêmes détails soient scrupulensement reproduits des deux parts Or les figures 409-410 et 428 inclinaient apparemment leur front, comme les assistants de la figure 408, vers l'index de leur main droite ou gauche. En outre, la figure 458 a gardé de son pendant de la figure 76 la façon de replier la jambe droite sur la gauche, tandis que la sandale du pied droit reste vide sur le tabouret (1). Pour compléter par la pensée l'image si mutilée ·

<sup>(1)</sup> M J Ph Vocal ne s'y est pas frompé (cf Arch Surv Ind., Ann Rep 1903-

<sup>1904,</sup> pl LXVIII, b ef c et p. 254) Voir,

de la figure 400, il sussit de jeter les yent sur le personnage de gauche de la figure 408. Insin sur la figure 410 on retrouve de plus le siège de roun recouveit détosse des figures 76 et 408 et quoigne sous une sorme un peu dissernée le tabeuret de lotus de la figure 76. Le role traditionnel que jone dans les représen



be of - Menesurer Brits! Murum Haer om as

trons du à Grand Mu sele a ce genre de support divin nous invite de même à reconnuitre dans les figures 411-412 rien qu'à l'aspect de leur piédestal et de leur coffure un Bulum 400 et un Indra détachés de l'ensemble habituel Bret de nos observations il ressort que lout personnage l'aque en grand costume royal faisant ou

<sup>,</sup> Cf A M I pl 93 (mage plus courtande encore avec le vase à eau) et Buddh

ayant fait partie d'un groupe, qu'il soit assis on debout, peut avoir été, du moins à l'origine du untif, soit India, s'il porte turban, soit Brahmà, s'il est seulement coiffé de sa chevelure. Nous ne disons pas pour cela qu'il soit inujours l'une ou l'autre de ces divinités — car il faut encare que dans ledit groupe il n'ait en à jouer que le rôle d'acolyte — ni même que, s'il le fut, il le soit tonjours resté.

## § III. LES BODIUSATIVAS.

Un esprit trop prompt pourrait en effet ennelure hâtivement de ce qui précède, par réaction contre l'abus que la critique européenne semble avoir d'aboid fait des Bodhisattias, qu'il n'y a pas au Gandhara d'image de ces derniers. Même à nous en tenir aux seuls documents iconographiques qui ont déjà passé sous nos yenv, l'erreur serait évidente. Il y a, en effet, des cas nombreux où ce n'est plus le Buddha, mais une figure princière qui occupe le centre du groupe : or ce personnage assis entre deux divinités, qui souvent restent debont, ne peut appartenir qu'à la scule entégorie de larques qui leur soient hiérarchiquement supérieurs, à savoir les Bodhistatvas. Il en est de même du psendo-Dieu qui occupe la droite de la série sur la représentation des sept Buddhas du passé (fig. 79 et 457) : le huitième ne peut figurer que l'ètre destiné à se transformer en Buddha de l'avenir. Enfin, si nous retournons la tête vers les scènes légendaires, que de fois nous ayons yu, an cours de ses vies antérieures comme de son, existence dernière, le Bodhisattva qui devint Çâkya-muni! Aussi, quand nous rencontrons dans les galeries gréco-bouddhiques de nobles personnages occupant soit le siège central d'un groupe, soit un piédestal nettement isolé (et, dans ce dernier cas, ordinairement illustré de quelque allusion à la légende du Maître), nous avons le droit d'y voir, non pas, comme on l'a cru longtemps, des «rois» ou des "hiérarques" du Bouddhisme, - non pas, comme on '

pourrit crone à present, de simples dieux, — mus bel et bien des Bodhishttvas (i) Toute la question est de savoir lesquels.

Sur ce point, on ne saurait prendie trop de précautions, et la raison en est simple Plastiquement parlant, les Bodhisattivas ne sont, comme les appellent poliment les textes, que des «fils de famille» (kula-putra, entendez des regentlemen») Par suite,



Fig. 458 - Mève exer Musee le Calcutta Processant le Longda Tanga Hauteur on 45

comme à l'usige de ses tois et de ses dieux, l'icole ne disposera en leur fivent que de cet eternel modèle du grand seigneur laique, coifle on non de son tutban Nous illons donc forcément retrouver une fois de plus, pour leut confusion et la nôtre, mêmes draperies, mêmes bijoux, même coiffure, même chaussure, voire même type physique Aussi bien est-ce encore ce type que reprendront tout

de ces statues est due à M le Prof A Granvener (B kuist p 159 ed angl p 182)

<sup>(1)</sup> Les «rois» ou «hiérarques» sont des hypothèses de Corrisons» et de Fracussor Ou sait que la determination

à l'heure les Buddhas, avec lesquels les Bodhisattvas ont par définition en commun tous les signes du « grand homme » (cf. plus bas, p. 287): Mais n'anticipons pas, et bornons-nons ici à constater que, de toutes ces marques, la plus apparente, parce que placée en plein visage, est l'espèce de grain de beauté velu qui se trouve, nous dit-on, juste entre les deux sonreils. Par cette urnd, comme les textes l'appellent, le Bodhisattva s'apparentera au Buddha, de même que la chrysalide porte déjà tel ou tel stigmate de l'insecte parfait; par elle aussi, il se différenciera donc des divinités ordinaires. Du moias, la conclusion ne sort pas seulement de la logique des choses : elle est encore conforme au système ordinaire de l'école, et nous ne pouvons douter qu'en théoric cette marque frontale n'ait sourni la seule ligne de démarcation possible entre les images du mahápurusa et du deva, du surhonnne et du dieu; encore faut-il tenir compte de l'inadvertance ou de l'oubli toujours possibles du sculpteur, et ainsi cette règle est susceptible de bien des exceptions dans la pratique. Lors même qu'elle eût été constamment observée, elle ne nous fournirait encore qu'une distinction de classe et non d'individus. Mais ce serait évidemment trop demander aux artistes gandhâriens que d'exiger d'eux la création de physionomies caractéristiques à l'intention de chacune des vagues figures du panthéon bouddhique. Ils n'en seront que plus disposés à reconrir à des indices de reconnaissance extrinsèques; et, do notre côté, nous n'en devrons être que plus attentifs au langage muet des attributs, des gestes, de la coiffure même de la statuc, ou encore du genre de siège sur lequel elle est assise et des symboles figurés sur son piédestal.

LE TÉVOIGNUE DES ÉCRITURES. — Nous sentons aussi vivement que personne la regrettable fragilité de ces indices : et, par suite, en l'absence de toute inscription nominative, nous nous attacherous plus étroitement que jamais aux indications des textes. Or nous avons déjà constaté (cf. I, p. 3-90), justement chez ceux qui nous out le plus construment fourm le commentane du cet des scènes légendaires, une tendance à s'intéresser toujours davantage aux faits et gestes du futur Buddha plutôt qu'à ceux du Buddha accompli On admettra volontiers que cette concentration croissante de l'intérêt sur la première partie de la vie du Maître préfude déjà au monvement religieux qui a pris et gardé, dans l'histoire du Bouddhisme, le nom de Mahdyāna, ou, comme on traduit d'ordinaire, de « Grand





I to 409 510 - Direx on Bonmstrras (1)

Fig. 409. Muse di Louie n° 30 Proconant de Kharki. Hinteur. 011. 30. Fig. 410. Musee de Calcutte Processant de Lorsy In Tanger. Hantour. 011. 67.

Véhicule » Cette voie supérieure, chacun le sait, est celle que choisit le fidèle, candidit à la Bodhi et brûlant de se consacrer au salut de l'huminité entièle, de préference à la currète moins noble, embrassée par le moine oisif qui n'aspire qu'au titre de saint (arhat) et ne se soucie que de son propre miridaa Bouddhiste, cette conception nouvelle de la morale ne lest plus, à vrai dire, qu'en ce qu'elle persiste a se modelei sui l'imitation du

Buddha, mais du Buddha avant son illumination, avant même son entrée en religion, au temps de sa jennesse et de sa vie conjugale, ou encore à l'époque de ses existences antérieures. Si elle ne va pas jusqu'à substituer absolument l'idéal larque à l'idéal monastique, elle exalte du moins - tout comme la Bhagavad-gita l'homme vertueux qui est resté dans le monde aux dépens de celui qui eu est sorti. Non contente de revendiquer pour le premier le droit au salut, elle proclame encore la supériorité du procédé qu'il emploie pour l'atteindre et qui ne tend à rien moins qu'à la suprême perfection, poursuivie d'âge en âge, à coup de sacrifices, à travers une série incalculable de renaissances. Pour le guider et le soutenir dans la longue et dure voie où l'engage un vœu solennel, le débutant comptait sur l'intervention et la grâce efficace des Bodhisattvas, ses précurseurs. Déjà voisins du but, ces êtres surnaturels, infétieurs aux seuls Buddhas (que tout de même on n'osait détrôner), passaient pour bien supérieurs aux dieux de la vieille mythologie. Il s'ensuit aussitôt qu'an point de vue extérieur - celui qui, reconnaissons-le à sa honte, intéresse avant tout l'archéologue - ale culte des Bodhisattvas adevint, ainsi que le fait judicieusement remarquer Yi-tsing Q, la marque distinctive de la «grande doctrine », et qu'enfin ce culte ne pouvait manquer de se traduire aux yeux par le nombre croissant des images du héros laïque dans toute sa gloire.

Des aperçus nouveaux et un vaste champ d'intéressantes conjectures s'ouvrent ainsi devant nons; mais le point délieat est de savoir jusqu'à quel point ces lointaines perspectives rentrent dans le cadte de l'école artistique que nous avons pris à tâche d'étudier. Demandons-nous d'abord ce qu'en pensent les textes. Parmi ceux dont nous avons fait jusqu'à présent un constant usage, il se trouve que le Lalita-tistma, non content de ponsser au premier plan de la dévotion la tigure de Siddhartha (le futur Çâkya-muni), est aussi le seul qui mentionne l'existence de Bodhisattivas multiples Mal heureusement son témoignage nous est a priori suspect. Nous avons déjà eu en eflet l'occasion de remarquer que la tendance à exalter le Bodhisattis aux dépens du Buddha est loin d'être aussi



Po her his - Beer al er faber

Fi. 1 t Uuse de Cale an 132 Proenant de Janal Gah (1) Hater om 68 Fg. 412 Use de Peshaan Provenant de Takhte Baha Haut u on 80

marquée sur les monuments gandhirens quelle lest dans louviage en question (cf. 1, p. 439), sil nous i déjà piru en avance sur nos birs reliefs comment ne pris se demander sil ne lest pas également sur nos images? Remarquons d'ailleurs que le Lahia vistara ne nous parle des Bodhisattvas que dans son, préambule.. Làmême, il n'en porte le nombre qu'à treute-deux mille (une misère) et n'en nomme que liuit, à commencer par Maitrêya. Une pareille modération, à qui se souvient des chiffres extravagants avec lesquels aiment à jongler les textes proprement mahayaniques, démontre assez la timidité d'un premier début. De fait, dans les fragments prakrits ou sanskrits des canons des Mahasanghikas et des Můla-Sarvastivadins qui forment le Mahavastu et le Divydvaddna, pas plus que dans le canon páli des Sthaviras, il n'est tonjours question, en dehors des divers avatars de celui qui fut finalement notre Cakya-muni, que de son successeiir immédiat, mais encore à venir, Maitrèya. Cette constatation nous est un avertissement qu'il faudrait do bien fortes raisons pour en reconnaître d'autres quo ces deux-là parmi nos statues, ou du moins les plus anciennes d'entre elles. En même temps, elle nous enseigne de toute évidence que le point de départ des spéculations mystiques comme des créations iconographiques postérieures doit être cherché dans la conception et l'image qu'on se faisait de celui qui fut le Bodhi-sativa initial et qui est longtemps resté «le Bodhisativa par excellence (1) 7. C'est donc aussi par lui que nous devrons commencer notre étude.

Le témoignage pes scines légendares. — Récapitulons d'abord les faits que nous fournit sur son compte l'analyso des bas-reliefs dont nous disposons. Nous nous rappelons l'avoir aperçu, pour commencer, au temps de ses existences antérieures (1, p. 270-289). Si nous remontons le cours de celles-ci, en ne tenaut compte que des juala où il revêt déjà la forme humaine, il s'est d'abord montré à nous sous les espèces du Bodhisativa Çvêtakêth, au moment où, dans le ciel des Tustas, il s'apprêtait à redescendre une dernière fois sur la terre. Auparavant, il nous est apparu sous le riche cos-

<sup>(1)</sup> Uttama Bodhesattea (Buddha-carria, 1, 19)

·tume du noble Viçvantara ou sous le vêtement décorce des recetes Cyâma et Mêgha (aluas Sumiti ou Sumêdha) Si on laisse de côte

pour linstant l'étrange com promis du carama-bhavil a Bodhisattva toujours confic comme un larque et dejà drapé comme un religieux (fig 145), le futur Çâkya muni sest en somme pré senté sous deux aspects prin cipaux celui de prince ét celm do novice brahmanique C est notamment sous cette dernière forme quapres avon reçu la prédiction de Dipankara il est vraiment devenu selon lexpression des textes « une graine de Buddha(1) z en voie de gernier Nous aurons a revenir sur les marques extériences du brahmaearın (cf p 253) mais déjà nous pouvons en retenir une qui n'est pas sans importance su point de vue iconographique Plusicurs images du Bodhisattva prin cier tiennent en effet un flacon en forme dalabas-



t 6 4 3

Le Run at Sub late (1 f 5-176).

We will Phanar

Promand Sahra-Pahlal Hau r om

Dipres un phanar 4 the haplance Super.

tron et cet attribut n'n pas peu exerce la sagacite des archéologues. La première idee, en le voy int aux mains de l'héritier presomptif 218

des Çâkyas, fut de le prendre pour une sorte de sainte ampoule : cette conjecture est en complet désaccord avec les rites des Indiens, chez qui l'abhișeka ou sacre royal n'est pas fait d'une onction d'huile, mais d'une copieuse douche d'eau claire (1). Une autre hypothèse, fondée sur l'analogie des vases d'ambroisie que portent les divinités de Sânchi (2), ne nous paraît pas davantage tronver ici son application, puisque nous n'avons pas affaire à un dieu. Heureusement les usages de l'école parlent assez haut et clair pour nous tirer d'incertitude. Ce flacon symbolique, tantôt pansu et lourd à l'indienne, tantôt eshlé à la grecque, nous le voyons constamment à la main de Brahmå (fig. 155, 406, 407) et des ascètes brahmaniques, jeunes et vieux (fig. 139-141, 151, 430-433). Quelque élégant qu'il puisse être, ce n'est jamais qu'un Lamandalu, le vase où le religieux doit conserver son eau, s'il veut boire; car, consentirait-il lui-même à emprunter eelur d'un antre qu'il ne trouverait pas un Hindou do caste pour lui prêter le sien (ef. p. 245). Seul ustensile absoluurent indispensable que le parierajala, en renouçant à tous les biens de. ce monde, emporte encore avec lui, on conçoit que ce flacon soit devenu et resté l'emblème eauaetéristique de celui qui a embrassé la vie contemplative. Dans la main du Bodhisattva princier, s'il a un sens, il fait apparemment pressentir sa suture entrée en religion : dans celle du brahmacarin il signific surement que eclui-ci a déjà prononcé ses vœux de jeune clerc.

Mais si ce détail, qui remonte jusqu'à l'aurore du Bodhisattva, est bon à retenir, il va de soi que, de toutes ses incarnations, la plus importante aux yeux des fidèles est la dernière, eelle où, né dans la noble maison des CAkyas, il reçut le nom de Siddhartha, cest-à-dire Prospère. Bien souvent nous l'avons déjà rencontré dans tous ses atours de prince royal, tautôt la tête nue à l'intérieur

<sup>(9)</sup> Voyez Ajantá, pl. 7 et 75. Celte routume indienne a encore été observée au Cambodge lors du sacre du roi setuellement régnant

on Cf. R. Hest Relig., t. XX, 1894, p. 353, Porte orientale de Sanch (Bibl de talgarisation du Musée Guimet, l. XXIII), p. 200, et ici même, l. p. 281-283.

de ses appartements (fig. 178-180, 447), et tantèt la tête couverte comme an moment de sa décisive sortie de la maison (fig. 181-182). Il convient d'insister surfout sur les deux circonstances où s'est le mieur affirmé son caractère d'être prédestiné à l'illumination. L'une est cette «Première Méditation» où la tradition se plaisait à reconnaître, en même temps que l'annonce, la pieuve de sa vocation. Aux exemples que nous avons déjà publiés



luse de Lalcutte Procesant du Saut Largeur ous s'i

(fig. 175-176; cf. 353), il suffira d'ajouter la figure h 13, où le motif achève de se transformer en statue sans perdre pour cela le lalcana du laboureur ni même l'ombrage de l'arbre. En revauche, distinit par les jeux et les fêtes du mariage, nous n'avous pas sufficientement prêté attention à la seconde de ces scènes, en depit du grand nombre des répliques qui en attestent la popularité. Nous l'avons totamment méconane sur la figure 146 b, qui la place aussitôt après la Naturité, en soutant toutes les scènes intermédiures

de l'enfance et de la jeunesse. Il s'agit de ce samcodana (1), de cette rınstigation a quitter le monde, que les dieux adressèrent au Bodhisattva en un moment des plus critiques: une nuit de plus, et, celui-ci se réveillant empereur, notre monde était privé de Buddha. La situation était donc non moins grave qu'après la Bodhi, quand le Maître faillit se refuser à prêcher sa doctrine (I, p. 420); ct c'est pourquoi, par un rapprochement qui s'imposait aux ciseaux des praticiens comme aux consciences des fidèles, le sancodana est le pendant naturel de l'adhyesana, l'a Instigation » an Départ de la «Sollicitation» au Prêche. On comprend encore comment l'un et l'autro motif ont été vite conçus sous formo de triades décoratives, alternant sur la même frise ou stèle (fig. 47, 347, peut-être 215 cf. A. M. I., pl. 102, 4), et nous avons vu bientôt les donateurs paraître d'abord incidemment (fig. 479), puis prendre aux côtés du candidat à la Bodhi comme à ceux du Buddha parfait la place des divinités orantes (fig. 347-348).

Pour l'instant, notre soin le plus pres-ant doit être de considérer l'aspect extérieur du Bodhisattva à l'occasion do ces deux crises morales. Nous ne serons pas autrement surpris de relever chez lui uno légère différence d'attitude et de costume, selon que nous le surprenous à l'éveil de sa vocation ou à l'henne des résolutions décisives. Dans les deux cas il est assis avec les jambes croisées à l'indienne. Lors de sa première transe extatique, ses mains tombent superposées dans son giron, la paume en dessus, selon le geste consacré de la méditation; en même temps, comme la scène est censée avoir lien en plein air, le prince est régulièrement coiffé de son turban (fig. 176, 353, 413). An contraire l'antre épisade se passe à l'intérieur du palais, et par suite le Bodhisattva y garde la tête déconverte; n'étant pas cette fois perdu dans son rève, il convient de plus qu'il lève la main droite à l'adresse de ses interlocuteurs, dans ce vague geste d'accueil et d'assentiment que

<sup>(1)</sup> Il en a déjà élé tonché uti mot ci-dessus, II, p. 88

nous avons vu si souvent au Maître (cl. I, p. 5:6 et voir notamment fig. 2:2), cependant que de la main gauche il tient le vase à eau, annonciateur de sa destinée (fig. 164 b, 348, 459 c, 479). Telle est





Fig. 255 210 - Les dere tipes of Bodmestria, and of days teach big. 415. D'opies une photographie du Musee de Cakutin Fig. 416. Unese de Pechanor. Procesant de Sahre-Bahlol. Bouleur. 2 m. 60

du moins la règle ordinaire, et apparemment originale, de l'école dans ces compositions : mais il était inévitable que d'un motif a l'autre il se produisit des contaminations (0), d'autant que de son

<sup>9</sup> Sur la figure 189, originaire de Vathurs il semble même qu'on ait ajoute

côté Te Buddha de l'adhyesana a souvent, lui aussi, ses mains réunies dans le geste de la méditation (fig. 213). On ne s'étonnera donc pas qu'on ait parfois figuré le Bodhisattva du samcodana coissé et méditant (fig. 347 a (1) et 4 : 4) : et de même nous ne serions nullement surpris de voir sortir de terre une Première Méditation dont le héros aurait entre les doigts le kamandalu ou le lotus pendant qui en prend parfois la place (cf. fig. 427). Peu nous importe ici. Ce qu'il faut surtout retenir, et la conclusion qui découle inéluctablement de tout ce qui piécède, c'est qu'il n'y a pas de statue gandhârienne du Bodhisattva qui ne prusse être à la rigueur rapportée à l'héritier présomptif des Çâkyas. Qu'elle soit assise ou debout, en méditation ou en conversation, avec ou sais turban, porteuse ou nun du vase à eau, il n'est aucune de ces idoles princières qui n'ait son prototype dans quelque seène figurée do la jeunesse de Câkya-muni. Si nombreuses et variées qu'aient pu être plus tard leurs attributions spéciales, un fait reste acquis : c'est que sur les bas-reliefs légendanes du Gandhara nons avons déjà rencontré le modèle de presque toutes , sinon de toutes les images de Bodhisattvas que connaisse l'école.

Ténoievace des noties décontres. — Tandis que leur témoignage bénéficie ainsi en entier au compte de Siddhârtha, celui des motifs décoratifs n'est pas moins péremptoire en faveur de Maitièya. Il va de soi que nous ne pouvions guère en attendre d'autre sui ce dernier. Comme sa légende, en dépit des nombreuses prédictions qui la concernent, est, par définition, le secret de l'avenir, il serait prématuré de vouloir qu'elle fût déjà représentée sui les bas-reliefs. Ce que nous savons de plus sûr à son endroit, en ce sens que tous les textes sont unanimes à l'affinmer, c'est que ce «Messie» du

au roi Quidhodona et aux risis de la Première Méditation les deux dieux de Unstigation, après quoi l'artiste a fail joindre les mains a lout le monde (1) Sur celle image, il y a en en plus contamination de l'arbre de la l'remière Meditation, pour fure pendant à celui se t adhyceana



Fr 417 — Le Bonneserre Soonlanne (?) Musés de Lahore, nº 6 Teouro prês de Roogram (?) Hauleur : m 30

Bouddhisme doit succéder un jour à notre Çâkya-muni, tout comme celui-ci a continué la lignée spirituelle des Buddhas antéricurs. Mais à côté de ces listes de noms, nous avons des alignements d'images vraisemblablement rangées dans le même ordre. L'une de ces séries, représentée sur les figures 77 (soubassement) et 457, est particulièrement topique. A la suite des sept Buddhas qui - leur nombre l'indique suffisamment pour un peuple et une secte aussi épris de catégories numériques — ne peuvent être que Çâkya-muni et ses six prédécesseurs immédiats, nous apercevons un Bodhisattva qui ne saurait êtro à son tour que le futur et ultime Prédestiné de notre âge du monde, à savoir Maitrêya. Or ce dernier (sur la figure 77, à demi tourné vers les donateurs avec un air de bienveillance qui ne sait que justifier son nom) est de ce type « au chignon et au vase » que nous connaissons bien pour l'avoir déjà vu à Brahmà (cf.II, p. 204 et suiv.) et au Bodhisattva du samcodana (fig. 164 b, etc.).

Cette donnée iconographique, dont nos études sont redevables à M. le Prof. A. Grunwedel (1), est aussi sûre que précieuse. Aussi ne craindrons-nous pas le moirs du monde d'en affaiblir la solidité si nous en tirons aussitôt quelques corollaires que l'état nethel des monuments laisse encore hypothétiques. C'est ainsi que nous sommes invinciblement portés à retrouver Maitrèya au beau milieu de la frise d'icones de la figure 134, bien que sa main droite et le flacon de sa main gauche aient été brisés. Autant qu'on en peut juger d'après le fragment conservé, les huit personnages des figures 77 et 457 défiliaint également ici, raugés quatre par quatre (quatre Buddhas, puis trois Buddhas et un Bodhisattva) dans chaque intervalle de pilastres. Sur la figure 135, ce sont des Bodhisattvas, que nous trouvons alignés coude à coude, autant que pouvait en contenir le pourtour du stapa qu'ils décoraient. Mais nous sommes irréistiblement conduits à admettre qu'ils faisaient pendant au groupe con-

<sup>(1)</sup> B Kunst, p 165-165; él angl., p 188

sacré des Buddhas et se suivaient aussi huit pur huit, sept d'une espèce et un seul d'une autre. Nous croyons en voir la preuve dans l'intervention, au milieu de Bodhisattvas tous indistinctement

enturbannés, d'un unique type au chiguon et au vase, dont la réapparition pénodique devait rythmer l'alternance des séries. Le hasard seul aurait fait que nous ayons conservé au musée de Labore la 'lin d'un groupe et le commencement d'un autre, si bien que Maitreja tombe cette fois encore an milien du fragment. En tont eas I'on ne saurait raisonnablement contester que nous devions, ici comme là, le reconnaître à son chignon et à son vase : et cette constatation crée à son tour une présomption très forte en faveur de l'attribution au même personnage de toutes les statues du même type (fig. 4 : 8-420).



I to. 11%
La Rosenstrie Manteles
Moste de Calin a
Hanter an of

nne fois de plus pour les Hodhestivas comme pour les dieux, les artistes gradhâtiens ne dispos nent tonjonis que de le ni eternel type du grand seignem luque en tenne de ville on d'appartement (6g. 415-616). La même contraste que nous avons dejà relevé entre Cikir et Brahmit devant donc être foice ment (Cédite à loccione de Siddhàrtha et de Maitiès). Si lon affirbu at à lun le port de turban, il était mentable que l'aute adopt it comme signe dis finctif le clugnon avec l'ordin ure necompagnement du l'amandalu.

Que le choix fit musi des plus restreints et que d'ulleurs il fallit choisii, personne ne songeri i k contester. Cont au plus un esprit cutique pourrut encore demander les unsons des preferences de nos sculpteurs. Cri, enfin, on napeiroit pre à première vue pourquoi l'un des types plutôt que l'antre est Celin i celui-ei ou à celm là des deux Bodhisattias. Si le «Prospere» fut julis un princo royal dans la famille des ÇAkyas de «Bienveillant» est a present un dien dans le ciel des Tusitas en nous avons dù notes des l'aborde (II p 176) qui incune difference appreciable ne so marque entre un dera on un ror - Cest ier qu'elite dans tout son jour li lo-Lique intérieure de l'école en même temps que son intime frindririte nec la doctrine Les l'aisons de son choix demandiez vous ? Elle les donnera si on l'interioge Vous n'ignorez pas que les Bodhisattivas ne renaissent pour la dernière fois sur la terre que dans des familles de brahmanes ou de l'atriga et que Siddh'Aitha a élu cette dermère caste parce qu'elle était de son temps celle à qui s'attachait le plus de considération (1) Sachez quau contraire bien que pour la meme raison Mattreya doit ienaitie dans la caste brahmanique comme fils du brahmane Brahmayus et de la brahmine Brahma vati (2) Il suffit et nous navons pas à chercher plus loin Au grand seigneur que fut le premier, tout comme à Çakra le roi des dieux

Cf Lal a v stara in éd p 20 al p 2 Tel est du n o ns l av s des Sarvási

Tel est du nons lavs des Sarvasi id no ef Duja ada a 1 60 et Huan rsa e Pec II p 47 Dans in aulte prisage o i Ma tréya est censo descendre muroculeusement sur la terre pour fabr quer une i arge à la ressemblance de Cikya mun (b l II p 120) cest en core sous la forme d un brahmane les artistes assigneront donc de préférence la pompe du costume 103al, diadème compris; quant au second, sils veulent rester conséquents avec eux-mêmes, ils lui attribueront sans plus de façons



Let him hee - Mire enwriter

l y Seg. More de Loure, n' a Protesaure in sans Hartier o in 31 for las - Mare de Loure, n' as Browne de Shill Code Houser o in 90 deux Bodhreutivas, cessant d'être le soste l'un de l'autre, sont désormais succeptibles de fournir matière, selon le gré des donateurs, à des images individuelles

Le Boddisattia Siodifattia — Il ne nous reste plus qu'à suivre doctiement ces indications iconographiques dans l'identification des statues isolées qui, n'étant plus des dieux (cf. II, p. 209.), ne



Fig. 531 — Ment Persouvice

Musle de Lahore nº 569

Protenant de Kharkt

Hauteur om 70

penvent être que des Bodhisativas Pour commencer nous devrious inscrite avec confinice le nom de Siddhartha an dessous de celles qui nous montrent un rajakumara, turban en tête, dans toute sa splendeur (pl I et fig 417) Aussi bien est ce dans ce pompeux équipago que le Bodhisativa par excellence a quitté sa ville natale dans la nuit du jour où il devnit à jamais déponifier ses parures princières (ef fig 181-187) et ainsi tout conspire pour qu'il nous soit resté dans les yeux et s'évoque spon tanément à notre imagination sous ec costume de cérémonie Tres analogues devaient être, en tenant compte de la différence locale des styles, les aiminges

du prince royal » — véritables idoles places dans des chapelles — que Hiuan-tsang mentionne à l'occasion de sa visite aux ruines de Kapilavastu (!) Malgré tout, nous ne pouvons nous empêcher de rester sur la réserve Il faut prendre garde, par excople, que Siddhârtha avait déjà eu dans Viçvantara, pour ne pas remonter plus haut, un véritable double Aussi, quand nous savons de source certuine que telle statue (et cest le cas de celle du Louvre sur la

planche l) provient d'un des couvents qui perpétuaient aux environs de Shàhbàz Garhà la mémoire du plus généreux des princes, il devient difficile d'affirmer qu'elle ne représente pas justement cette incarnation du Bodhisattva Et de même que Siddh'artha a ainsi dans le passé des reflets anticipés de lui-même, son précédent



Fig. 522 - Maus Pensonvalle
Music du Loure, n° 22 Provenant du Sadt. Hauteur om f

avatur — si l'on peut employer cette expression — a egalement à l'heure présente, drus le même ciel des dieux Tusules un pendant exactement percil à lui l'intre Gyètakètu et Mutrèva rien, sauf le contexte du suipa de Sikri ne nous a precedemment permis de choixir (fig. 140), et cetti raison incème de choix

nous manque devant tel piédestal isolé de Lahore (fig. 346) où le lotus sonligue encore, en dépit du voisinage des donateurs, la résidence divine du Hodhisattya 0.

L'impossibilité matérielle où se tronvait l'école, à raison de lalimitation de ses moyens d'expression, d'éviter ces confusions, explique pour une part que le type du Hodhisattva Siddhartha n'ait guère prospéré en dehors des scènes de sa légeude. En tout cas il est certain qu'il n'a pas fonrni une carrière iconographique bien langue ni hien fructueuse. Du moins nous ne voyous pas que, dans la anythologie postérieure, aussi bien au Magadha(2) qu'an Tibet, il en soit le moins du monde question. A toutes ses qualités, il joignait en effet aux yeux des fidèles le tort grave de n'être plus vivant. Plastiquement parlant, il a cessé d'exister an lendemain même du Grand départe, des qu'il a en quitté son costume laique (cf. 1, p. 370). Au point de vue théologique, il est mort au matin même de la llodhi, à l'instant précis où il a senti éclore en lui, avec l'avenement de l'Illumination, le Buddha dont il était en pestation depuis tant de siècles. Et en vérité c'est de toutes les manières qu'on peut dire de lai qu'il a'a fleuri que pour mourir. C'est en lui que nous avons tout à l'heure trouvé le modèle primordial et la souche commune de tous les Bodhisattvas postérieurs; et, à mésent que nous cherchons à son tour son image, nous ne la rencontrous plus, on à peine, comme si le gerine, après avoir proliféré sur les bas-reliefs, s'était desséché en donnant naissauce à la floraison des statues.

LE Boddisattva Maraeva. — Le premier Boddisattva vivant qui le remplaça dans la dévotion populaire fut — tous les textes en sont d'accord — Maitrèya. Conformément à la règle, l'un des Buddhas

<sup>(1)</sup> Cf. Sulhdvati-vyáha, Sh 1 (éd., p. 65).
(2) On sait la faveur dont a joni la dévotion 3 l'image du Vajrásana, qui représentait le «Bodhisattya au moment

où il allait devenir Buddhan: mais elle le représentait déjà sous les traits d'un Buddha (cf. plus haut, I. p. 370, et plus bas, p. 321).

dd passé, Ratnicikhur, la prédit de temps unmémorial(), et Cakya-muni lui-même a, en la racontant, confirme cette prédic-



I'io 493 — Manu rensovarus(1)

Masso de Fenhauar Fronenant de Schre-Fishlel

Daprès une platoge de l'Ar beolog al Sarvey

tion On montrait près de Bénarès le heu ou elle avant été énoncée, et les générations postérieures tenaient même, par une confusion presque inévitable, que Maitrèya l'avait reçue en ce heu de la

<sup>(1</sup> Die jas idasa, p G6 Bodhsattrasadana-kalj alata, xv

bourhe du dernier Buddha(0). Nos textes usuels he connaissent rien de pareil. Le Lalita-vistara nons montre sculement, dans un passage a nos yeux fort suspect, le futur Çâkya-muni, an moment de sa suprême descente sur la terre, sacrant de sa main son successeur : « et, ayant eulevé de sa tête le turban dont elle était couronnée, il le plaça sur la tête de Maitrêya<sup>(3)</sup> ». Aussi bien ce dernier deviait-il avoir normalement l'aspect d'un deva du ciel des l'usitas (cf. fig. 145). La nécessité de le distinguer expressément pour répondre aux pieuses exigences et satisfaire aux commandes des . fidèles en a, comme unus venons de voir, décidé antrement. Encore l'ingémosité des artistes n'a-t-elle pu aller plus loin que d'attribuer au futur bralunane les attributs de Brahmà sculs l'isolement de l'image et le caractère particulier du piédestal emplehent la confusion avec cette dermère divinité. C'est oinsi que sur les figures 418-420 l'analogie des figures 77 et 457 nous fait en définitive reconnaître Maitrêya, grâce à son chignon plus ou moins emperlé et à son flacon plus ou moins ciselé. La garantie est même si forte que nous ne nous sentons pas arrêté par le fait que sur le socle de la figure 418 nous retiouvons, comme font à l'heure sur celui des images de Siddhartha (ou de Viçvantara), l'adoration du vasc à aumônes du Buddha (pl. I et fig. 417). Viendra-t-on dire en effet que cette indication ne peut pas être l'effet d'une habitude machinale de l'artiste et qu'elle doit recéler une intention? Ou'à cela ne tienne. d'après une tradition dont Fa-hien s'est fait l'écho, le pâtra de Câkva-muni doit un jour servir à Maitièya (3). Comme un pas dans cette voie en entraîne un autre, il nous est des lors bien diffiche de ne pas ranger sous le même nom

<sup>13</sup> Cf Fa-bier, trad Beal, p exviii, et High-trans, Rec, II., p 46-47. Ge qui met le comble à la confisson, éest que High-trans paraft citer à l'appun da faitletémoigorge du Lous de la Bonne Loi, lequel place la scène au Pic di Vaulour (trad Buxour, p 15, 18 et 186).

<sup>1&</sup>lt;sup>11</sup> Lahta vistara, éd., p. 39, 1 2-6: hre probablement patta maulim — M.S. Lévr me confirme que cet episode n'est mentionné dans aucune des deux traductions chinouses du Lahta vistara. Ce servit donc une interpolation tardive.

<sup>(</sup>a) Trad Brat , p LXXVIII

les mêmes images, quand elles se presentent assises au hen dêtre debout (fig 4at 4a.1), et enfin parmi les figures assises — dont te nombre est relativement considérable, — nous ne voyons pas que, dans une iconographie encore si peu fixée, on puisse fonder une difference d'identité sur le fait que l'artiste, ni gré de ses souvenirs ou de sa fantaisie, leur a attribué tel geste ou telle



F c hab - Mire ere o vict (1)
Muses de Pe l'amor Procesa e de Sahri Bahlol
A S I A a Rey 906 907 p VVIII b

manière de rassemblei leurs cheveux. Peu importe cioyons-nous que la dextre se lève avec bienveillance (fig. 421) ou que les deux mains se superposent en méditation (fig. 422) tant que l'une delles au moins tient le vase et de même tant que la tête reste découverte, la forme du chignon compte peu. Si celui de la figure 421 par exemple rappelle de très près celui du dieu Çiva sur les

mountais de Barodo on Vasudéva® (pl. V. 16), fauda que celui de la figure has procede du ectement du normé de cheveux de l'Apollon du Belvédère, nous ne nous croyous pas antonsés pour l'instant à cherchei dans ces divergences de détul autre chose que des renseignements intéressant l'Instanc de l'art, quant a l'identification foncière du personnage, elle n'en paraît pas affectée

Si sar que soit le témoignage de nos inoniments, nons devons constater qu'il se relie assez uni avec celur de l'iconographie posténeure car, à la différence de re qui so passe pour Siddhartha, dont la personnalité tont de suite s'efface et nons échippe, nons pouvons suivie l'image de Maitièya dans l'intérieur et même au-delà des frontières de l'Inde Assurément les deux traits principaux quo nons venons de noter ne sont pas entièrement perdusjusqu'au bout il est reste jatd-mulutin, a portenr d'un chignon en guise de tiaien, et parfois, dans le bassin du Gauge (fig 496 et 497) commo dana la Hante-Asie, sa main gauche continuo à tenu le vase à eau, bien que le l'amandalu soit loin de lui être un attribut constant et spécialement réservé (1) Mais d'ordinaire les mains linisseut par se réunir dans la mudri de l'enseignement. On pourrait retrouver d'ejà ce geste sur une nouvelle mage de Sahn-Bahloi (fig. 423), où un vase de grandes proportions semble souligner sur le piédestal l'identification de Maitrêya, et encore, à l'i grande rigueur, sur la figure 424 Mais on bien tout ce qui piécède n'a plus de sens, ou bien cette derinière designation ne sau rait être valable pour les Bodhisattvas enseignants, mais enturbannés, des figures 425 426 Pourtant la façon dont le second croise les jambes à la hauteur des chevilles serait dans les anciennes sculptures bouddhiques de la Chine (3) la marque caractéristique

<sup>()</sup> P GARDNER Cat, pl XXIV, 10 11 V SHITH Cat, pl XIII, 8 (1) Arch Surv Ind, Ann Rep 1904-5, pl XXVIIId, Iconogr bouddh, 1 pl VI 1

et II, p 16 et 48, Grunweder. B Kunst, fg 92 93, éd angl, fig 134 135, My-tlologie du Bouddhisme, fig 98 101, etc. Voir Gurynnes Mission, pl 134

de Maitrèya (fig. 540). Autre remarque curieuse: la sleur blanche au cœur d'or, aux pétales hélicoïdaux, à l'odeur suave, du frau-



l'10. 425.-- Boddistrera à renera, exsenceire. British Museum. Monteur : o m. Jo.

gipanier (ndga-puspa – Michelia champaka), qui était déjà à Sánchi et est redevenue au Konkan comme au Bengale, qu Népál comme à Java, sa principale caractéristique, reste un élément inconnu à

138, nº 947-951; cf. Greweder, Idikutschari, pl. XVIII, 1, ct fe n° 1981 du musée de Péshawar (d'après D. B. Srooaza, Handbook, p. 76). l'école du Gandhâra(!). La spécialisation de cette sleur serait une objection insurmontable à toute tenlative d'identifier avec Maitrêya les porteurs de lotus rose (padma) des figures 410 et 427-428: et pourtant les artistes japonais out mis la pose mélaucolique et pensive de ce dernier, le coude appuyé sur l'un de ses genoux relevés et la tête appuyée sur l'index de la main droite (cs. fig. 76 et 408), au compte de leur Mirokou (fig. 548; cf. fig. 540).

Autres Bodinsattyas. - Nous ne sommes pas an bout de nos perplexités. Alors qu'elles nons assaillent en si grand nombre à propos du seul Bodhisattva vivant dont la présence au Gandhâra soit certaine, qu'adviendra-t-il quand nous prétendrons en retrouver d'autres parmi les statues qui restent à identifier? Et d'autre part, comment ne pas céder à la tentation de chercher dans la foule au moins ceux dont le culte fut le plus florissant auprès des générations postérieures ? Malheureusement pour ce séduisant dessein, nous avons eu bean regarder, nous n'avons nulle part aperçu les attributs ou les montures(3) caractéristiques, ni par. suite, aucune preuve péremptoire de l'identité d'un Bodhisattya mahayanique. A la vérité, nons avons vu lo lotus remplacer - et avec quelle aisance! - le flacoo, dont il a sensiblement la forme, dans la main du Bodhisattva méditant (fig. 4274) ou senlement pensif (fig. 410, 428): décréterons-nous aussitôt qu'il est déjà l'indice d'Avalokiteçvara(5) dit le Padmapani, « celui qui tient un lotus " à la main »? Assurément, tien ne nous en empêche; le pis est que

B. E. F. E.-O., IX, 1909, p. 47.
(\*) Cf. Microx, Cheft-d'auere d'art japonais, n° 143, Gairnedel, Myth., fig. 22.

<sup>(\*)</sup> Cf. Porte orientale de Sânchi (Ribli de vulgarisation du Muste Gvimet, 1. XXXV), p. 196 et 1921; Econogr. boudháyue, 1, pl. VI. 1, et fig. 14; II. p. 16 et 148; Bascw Kralt Ivoskil, Antiquarian Remains at Sopard (Surperdal), Juns J. Bombay Branch R. A. S., XV, 1881-2, pl. V: B. E. F. E. O. V. 1000. 55:

<sup>13)</sup> Pouriant l'éléphant de Samantabliadra est déjà noié dans le Lotus de la

Bonne Loi, xxx; éd p. 475.

(9) Signalons des figures toutes pareilles dans I S I, Ann. Rep. 1907-8, pl. xxx b et aux musées de Bombay et New-York.

C) Nous regrettons de ne pouvoir accepter la thèse de M.S. b'Oldersolau sur la présenco d'Avaloktiógyara au Gandhára (1 ostornyja Zameiki, 1895. p. 362-363)

rien ne nous y autorise non plus. Un fâcheux hasard vent justement que l'uran, morque essentielle du Bodhisattivi, semble manquer au front de la figure 428 Admettons que ce soit un oubli, il



h o 556 — Le ulue ann i à e conviente Muses de Pealacter Processat de Sahre-Pable. Dapois une photogr de l'Archaelege el Surey

resteencore qu'elle est coifice d'un turban or plus tard, Avalohi lègrara, tout comme Maitrèva dont il emprunte souvent le vase à eau, en a d'autre tiare que son chignon» et ne manque jamais d'y insérer la figurine du Bud lba Amittbha I e turban princier du 938

type de Siddhartha irait beancoup mieux, dans le système de l'école, à Mañjuçri qui est appelé Lumdra-bhita, ee que nous traduirions volontiers par «prince de naissance»: mais le simple geste de l'enseignement, si bien qu'il lui convienne, ne nous permet pas, en l'absence du lion, du glaive et du livre, de lui attribuer les figures 425-426 autrement que par un décret de notre bon plaisir. Il faut en prendre notre parti et avoner que l'art gréco-bouddhique est encore loin d'avoir élaboré les formules compliquées et précises de l'iconographie postérieure. Assurément nous y trouvons déjà l'amorce des procédés qui ont plus tard servi à différencier entre eux les grands Bodhisattvas : c'est, à n'en pas douter, le lotus rose de Padmapanique les figures 410 et 427-428 portent, épanoui ou non, à la main; et le personnage de gaucho do la figure 408 (cf. fig. 409) tient déjà le livre (en forme de manuscrit indien sur feuilles de palmier) qui sera l'un des attributs enractéristiques de Manjuert: mais c'est là tout eo quo nous pouvous affirmer; et, au bout du compte, nous n'avons aucune raison décisive de croire que les noms de Mañjuçti et d'Avalokitêçvara n'étaient pas aussi étrangers à la pensée des premiers sculpteurs indo-grees qu'à celle des compilateurs du Mahdrastu et du Lalita-vistara.

Est-ce à dire que ces derniers ouvrages ignorent l'existence et mêmo la pluralité des Bodhisattvas vivants? Qui poncrait le soutenir, alors que des le début le premier nous expose avec complaisance les dix étages (bhûmi) qu'ils ont à gravir sur l'échelle de la perfection et que le second les donne par milliers pour auditeurs au Buddha (1) ? De même que ces recueils contiennent déjà le germe d'où sortira le culte lantasmagorique du Mahayana, de même nous trouvons sur nos monuments des indices certains du prochain foisonnement de l'iconographic. Aussi bien la notion de la multiplicité des Bodhisattvas ne devait-elle pas naître forcément de leur présence simultanée sur des frises du geme de celles que

<sup>(1)</sup> Cf. aussi Maharastu, 11, p 393, 1 17.

représente la figure 135? Si lon se rappell comment des types d'Indra et de Brahma nous avons déjà au sortu ceux de Siddhârtha et de Matrèya il est impossible de croire que le mouvement se soit



t a A27 - Bonnisativa anditast area totts
British Queeum Hauleur 2 om 32

nrièlé l'a Non seulement le premier de ceux-ci dut promptement céder la légitime propriéte de ses unages à un «Grand Lire» encors uvant mus tous deux » e prétèrent à leur tour prâce à de memies different ettens de gestes et d'attribut», à la création d'adoles sœurs de le contraint de gestes et d'attribut», à la création d'adoles sœurs de la contraint de gestes et d'attribut», à la création d'adoles sœurs de la contraint de gestes et d'attribut, à la création d'adoles sœurs de la contraint de la contraint

parfaitement oubliés depuis. Il est foit à craindie que nous ne réussissions pas à soitir de cet embarias tant que des inscriptions ne seront pas venues nous apporter des certitudes. En attendant que ce faible espoir se réalise, nous pouvons encore espérei quelques



Fio dag - Bounisatres avec riocoure de Buddit dans le tunsan Musée da Pashowar Protenant de Salar-Buhlot Deprès une photographe de l'Archardograf Suver

éclairessements nouveaux des recherches plus méthodiques qui se poursuvent à l'heure octuelle, au cas où elles nous apporteraient des séries de spécimens plus complets, intacts du piédestal à la conffure, et possédant encore, avec leurs mains, leurs attributs. A la vérité, il n'y a pas trop d'illusions a entretenie sur ce point: pour des raisons historiques que nous verrons a leur henre (1), nous in clinons à penser que nous retrouverons bien au Gandhâin les premiers rudiments, mais non une forme déjà systematisée du panthéon mahayâmque Il est toutefois incontestable que les dernières fouilles de M le D' Spooner et de Sir Aurel Stein 't Sarhi-Bahlol viennent d'apporter des éléments nouveaux au problème (fig 424 et 426) Le plus significatif peut-être et le plus gros de promesses est la petite bonfiette de turban sur laquelle trône, en guise d'agrafe un Buddha meditant (fig 399) Nous s'issesons ici sons conteste, à ses débuts, le procéde que nous retrouveions en pleme vogue à Bénares dès le ve siecle de notre ère et qui sert n distinguer entre enx les divers Bodhisativas mah tyaniques mais pour pouvou affirmer qu'il étut déjà employé au Gandliâro a la détermination d'Avalokitécvara, il ne suffirmit pas de savoir qu'il s appliquait bien au tuiban d'un Bodhisattva(2), il faudrait encore avon démontré que ce Buddha méditant était dès lors identific avec Amitabha En dautres termes, nous no pourrons exactoment mesurer la portée iconographique possible de cet ornement de tôte quaprès avoir préalablement discuté, a la fin du prochain chapitro la question connexe de savoir si l'école connaissait déjà l'existence et la représentation stéréotypée do ces produits de la spéculation bouddinque qu'on est convenu d'appeler les Dhyani Buddhas

Of plus has p 376

O Un des Bolhastivas decouverts en
fiver-mars 1913 pur Sir Aurel Striv
et que son obligeance nous permet de
publier (fig. 429) porte effectivement un
B dll 13 (mas celui-te enseignant) danssa
co filure Sa facture déplorable et sa basse
époque ne font d'ailleur pas questions

Dé son côté M le D D B Svoorza s grale mass ne reproduit maliburreusement pos certames sitées è i nusée de Péshawa o i Brai mit et findra n apparatérement qua titre dave stants secondaires et o i les assistants princi pour serte ent par su le des Bodhusattus (A S I Ann Rep. 1907—8, p. 44 h. 3)

Ainsi visiblement naquit d'eux le contingent de statues en qui nous ne pouvons plus reconnaître sărement ni l'un ni l'autre (cf. fig. 425-429 et 79); mais, hélas, leur mode de pullulement ne nous renseigne pas sur les attributions nouvelles. Prenons pour exemple le cas le plus favorable, celui de ces groupes symétriques où l'identification d'un seul personnage peut parfois eutraîner celle de ses voisins. L'autorité des textes nous a d'abord contraints à reconnaître aux côtés du Bienheureux les dieux Indra et Brahmå, et cela est vrai sans doute des plus anciennes répliques. Mais voici que sur les figures 405 et 408, l'arna paraît sur le front des deux assistants. Si ce n'est pas là le fait d'une inadvertance machinale, il en résulte aussitôt que la vieille représentation du miraele de Gravasti s'est transformée en la trinité d'un Buddha entre deux Bodhisattvas. D'accord, mais lesquels? Appellerons-nons Hiuan-tsang en consultation et les baptiserons-nous Maitrêya et Avalokitêçvara parce qu'il a parfois noté qu'ils se font pendant(1)? Prêterons-nous l'oreille aux suggestions de textes relativement tardifs et croirous-nous reconnaître, en même temps que le Buddha Amitâbha sur son lotus, ses ordinaires acolytes Avalokitêçvara et Mahâsthâmaprapta? Mais alors cela se verrait, nons avertit-on, « par un simple regard jeté sur les marques de leur tête (3) n. Finicons-nous enfin par où nous aurions dû commencer et les chercherons-nous, sans descendre plus bas, parmi les huit que le Lalita-vistara cite? Cette méthode est sans doute la meilleure; mais qu'elle est mal récompensée l Relisez ces huit noms : ils sont tous plus édifiants les uns que les autres; malheu-

des deux assistants est renversée, si l'on passe des figures ho5-ho6 aux figures ho7-ho8; mais, contune s'il clait au courant de ces variations des sculpteurs, le Loiss de la Bonne Loi (troi Bextore, p. 267) note qu'Avaloktichyara est etanlôt à la grauche et taotôt à la droite d'Amuthbla

O. Miem., I., p. 463; Brec., II., p. 119 et Amatayur-dhydna-aitra, dans S. B. E., XLIX, p. 178 et suiv et 187; sur la possibilité d'une telle interprétation tardure, ef. plus brs. p. 336 Le sûtra cué dit qu'Avaloutéçvars se tient à la gauche du Buddha (à la pluce d'honneur) et Mahšeihlam à sa droite, or la position

reusement'il se trouve que la postérité n'en a retenu qu'nn seul et c'est justement celui du seul Bodhisattva vivant dont au Gaudhâra nous ayons pu sûrement identifier l'image, à savoir Maitrèya!

Tel est pour l'instant notre bilan, et le reste n'est qu'incertitudes. Ce n'est pas que les noms nous manquent pour les



Fig. 428 -- Boddissreta 43 totes Musee de Calculta Provenant de Lorsyán-Tangai Hauteur o m 70

statues, ni davantage qu'il manque de statues attendant des noms : ce qui fait défaut, ce sout des raisons décisives de mettre les uns sur les autres; et ainsi les unes restent sans titres et les autres sans supports. Leur analogie avec les œnvres identifiées de l'iconographie m'chévale n'est pas suffisamment marquée pour nous permettre d'attribuer nos images gandhâriennes aux Bodhisattias demeurés célèbres, et d'autre part rien ne nous prouve qu'elles n'auent pas été originairement connnes sous des vocables

## CHAPITRE XIII.

## LES HORS CASTE

Après les gens de basse, de moyenne et de haute caste, il reste encore à étudier - pour terminei la revue de la société indienne et de la mythologie bouddlique, et épuiser du même coup l'œuvre de l'école du Gandhara - ceux que leurs prétentions à une vie morale plus élevée ovaient séparés du commun de l'humanité et jetés hors ilu systeme des castes(1) Placés au-dessus, mais oussi en marge de l'organisme social, l'existence quotidienne de ces moines errants et mendiants comportait un singulier mélange de grondeur et de bassesse(2) A la fois saintstêt impuis, tantôt combles d'honneurs et tantôt abreuvés d'outrages, ici vénérés à l'égal des dieux et là méprisés comme des vagabonds, ils n'ont de recours, au milieu do toutes ces vicissitudes, qu'en leur absolu détachement des choses dici-bas Les rois se prosternent à leurs pieds, mais les passeurs leur refusent l'occès de leur bac(3) Leur présence est sans doute une grande bénédiction à bord d'un navire, mais en cas de tempête ce sont eux que l'équipage insiste pour jeter d'abord à la mer(4) Les sidèles les invitent à l'envi, mais, s'ils les servent pieusement à table, les plus modestes de leurs hôtes se gardent bien de manger avec eux, sous peine de déchéance. Ils leur confient leurs secrets et

in Cft II p G

O Le Sama na plada suita (tred Bars Dairus D alogues, part 1 p 56) cuvre de propagande ne fait naturellement ressortu que les beaux côtes de la ver relipresse s'unsi que l'aurat dit le Jua (ef llocantit. Life, 1907 p 250) cellecte comporte à la fois soblention et non ébenton (d'aumônes) plaisir et penne lonneur et oppel r. ».

<sup>19</sup> I aventure estarrivêcan Buddhalui mime (Lalita ristara, 61 p 407, tra 1 p 339)

Of La mire La lini in time épronné (tra l Bent p LILII), el Sangharak atata dana dana Diegae, p 339 ou l'histoire est arranpée de façon édifiante Ce prijupé contre la présence des religieux à bord subsiste ainsi que nous avons più le constaler, cher nos mistelois

les consultent en toute circonstance, aussi bien sur leurs affaires de frimille que sur des questions de metaphysique, mais ils ne sauraient leur prêter un bol que sous peine d'avoir à le briser ensuite comme irrémédiablement souillé et telle est la raison pratique de

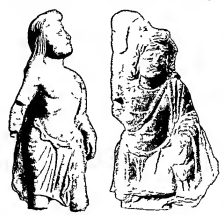


Fig 430 431 - Notices answerigtes

Figo 430 Musee de Labore n° 2004 Procenant de Sikri Ha teur o in 36 Fig 431 Musee du Loutre n° 33 Procenant le Sort Hauteur o in, 23

l'immémorrale nécessité pour l'ascète, qui ne possède plus rien, de possèder en propre un vase où recevoir les aumônes!! Cest qu'en effet, quel qu'ait été jadhs leur rang du temps où ils vivaient dans le monde, les rehgieux out renoncé à leur stratt social En un sens, ees gramana, comme on les appelle, sont une sorte de parias supérieurs, parce que volontaires. Encore comptaient-ils parfois dans leurs rangs jusqu'à des parias de naissance, au grand scandale des gens de condition(1). Tels quels, ils n'en jouissaient pas moins à cause de leur renoncement, réel ou supposé, d'un prestige considérable sur l'âme populaire. Ils en jouissent toujours. Comme au temps de Mégasthène (vers 300 av. J.-C), «Brahmanes et Cramanes(2) n continuent à se partager la direction religieuse de l'Inde, et, autre trait commun, à vivre de la générosité des fidèles; et toujours, comme il est humain, entre ces deux catégories de médecins des âmes subsiste une rivalité avouée - assez analogue, toutes proportions gardées, à celle qui existerait, dit on, sourdement en Europe entre nos clergés séculier et régulier. Mais en dépit, ou plutôt à raison de cette rivalité même les textes assoeient constamment, dans une expression toute faite, «brahmanas» et "cramanas" : et e'est ainsi que nous nons trouvons devoir parler, à la fois et sous le même titre, des membres de la easte suprême et des « hors caste ».

Ce qui vient compliquer encore la question, c'est que, si les gramanes pouvaient théoriquement se recruter dans tontes les classes, les brahmanes de leur côté everçaient en fait toutes les professions. Mais il est à eroire que ceux de ces derniers qui étaient ainsi restés dans le monde et qui, d'après les récits du Idiala, faisaient pour vivre n'importe quel métrer, depuis celui de ministre jusqu'à celui de brigand, s'habillaient tout naturellement de la manière la plus appropriée à leurs occupations, aux champs comme à la ville. Les seuls que nous ayons à retenir ici, à cause de leur extérieur caractéristique, ce sont ceux que nous avons déjà appelés les brahmanes «professionnels» — autrement dit demeurés fidèles à leur nous, et poursuivant l'idéal de vie anquel les prédestinait leur

<sup>(1)</sup> Cf plus haut, 1 1.p 501-502
(1) STRABON, XV, 1, 59 et surv Toulefois la supériorite des Brahmanes est de p

chose reconnue τους μέν ούν βραχμάτας εδδοκιμείν μάλλον.

en Cf t I, p 297.

naissance Par là même qu'ils s'absorbent ou affectent de s'absorber dans l'unique préoccupation des choses eternelles, ils s'en remettent à la charité populaire du soin de pourtoir à leurs besoins maté



Fio 832 — I s phie or des stize Plaisaces, Muses de Péchanor en 2:50 Processed de Talhies Bohas (1908). Cf 4 S I dessed Report 190~ 305 pl XLIII è

riels, d'ailleurs modestes et aisés à satisfaire sons et clinait. Unde a toujours trouvé cette sorte de division du travail parfaitement légiture. I neore y a-t il pour eux plusieurs façons de se consacrer à la religion, soit qu'ils se bornent à user du privilège heréditaire. de servir d'intermédiaire entre les dieux et les hommes et officient comme chapelains (purchita) pour le compte du roi ou de ses sujets; soit qu'ils se fassent anachorètes des bois (vana-prasîha(1)) et se retirent pour mener au fond des ermitages une vie de macérations et d'études; soit enfin que, dans un esprit de renoncement encore plus sublime, ne gardant même plus un toit pour abriter leur tête, ils courent les grands chemins en qualité de parivrajaka. Dans ee dernier cas, il est bien elair qu'ils donnent l'exemple aux çıamanes eux-mêmes. Quelque part que les autres classes, et notamment celle des ksatriya, aient prise au mouvement qui poussait alors les «fils de famille » vers les ordres monastiques, nobles et hourgeois ne font qu'entrer dans une carrière où les brahmanes les avaient déjà précèdés. Les Bouddhistes sont les premiers à proclamer cette priorité dans toute leur phraséologie: C'est par le mot de pravrajya qu'ils désignent leur propre ordination, et par " celui de brahmacarya l'observance de leurs vœux de châsteté et de pauvreté; et même après qu'ils se sont approprié le vieux termo de bhiksu et ont créé leur modèle du saint arhat, lo nom de brahmane reste pour eux l'expression la plus haute du religieux idéal (2). Entre le parivrajaka et lo bhiksu, l'aerranta et le amendianta, qui d'ailleurs étaient tons deux et à la fois l'un et l'autre, il n'y avait évidemment qu'une ligne de démarcation plus théorique que pratique. Aussi ne faudrait-il pas ranger iei sous la rubrique brâhmana tons les religieux qui sont brahmanes par la naissance, car on comptait nombre de ces derniers parmi les disciples du Buddha, à commencer par les deux plus grands. Nos textes entendent seulement ceux qui, nés dans la caste brahmanique, persistaient en ontre et avant tout à se réclamer de l'autorité des « Trois Védas », et; subsidiairement, continuaient soit à pratiquer quelques rites tels que l'entretien du feu sacré, resté cher aux anachorètes, soit

<sup>(1)</sup> Ce sont les 6206101 de Mépasihène, dans Straton, 27, 1, 60

<sup>(9)</sup> Cf Ru Davies, Dialogues, part 1. p. 139-140, et Dhammapada, ch. 16

1 observer dans leur nourriture et jusque dans leurs quêtes les règles cérémontelles de la pureté<sup>(1)</sup>

Les cramanes, qu'ils fussent ou non brahmanes d'origine, s'étaient au contraire affranchis de ces derniers heas aucune autorité révélée ne pesait sur leurs consciences, aucune pratique ne les assujettissait, aucun préjugé social ne venaît troubler l'absolée égalité des disciples au sein de la communicaté, à 1 différence d'ancienneté près, ni leur parfaite équanimité à l'égard des



fig 133 — In proposition of Millindika Muses de Peshawa Prote ant de Sahri Bahiol (1907) Cl ASI Asa Rey 1906 907 pt XXXI b

diverses castes (2) Leurs représentants les plus notables sont naturellement pour nous ceux que les non croyants appelaient le «Gramana Gautama», c'est dure le Buddha, et les «Gramana disciples du fils des Cakyas», c'est à-dure les moines bouddhistes Mais il ne l'audrait pas que leur importance éblouit nos yeux jusqu'à les aveugler sur l'existence de bien d'antres ectes, leurs contemporaines Deux au moins d'entre elles nois sont attestées listoriquement. Celle des Âjivakas<sup>(3)</sup> partage avec les bouddhistes, sur les

(1) Cf Bardulyara it 10 18 & 5 etMaru vi notamment st 5 9 27 etc (1) Cf t. I p 500 (a) Voir Hountin sub verba, dans Encyclopedy of Religion and Ethics et D R Burn pannia dans Ind Ant dec, 1912

édits d'Açoka, le bénéfice des donations royales. Quant à celle des Nirgranthas ou Jains, elle fleurit encore dans l'Inde et nous a conservé avec ses livres saints les titres de son anciennété. Les textes bouddliques n'y appoitent auenne bonne grâce, mais enfin ils les citent et avec elles quatre autres, dont une aurait eu pour chef ce Sanjaya qui serait mort de rage en voyant passer au Buddha ses deux grands disciples (1), et une autre ce Párana Kacyapa, dont l'ignominieux suicide conclut dans le Divyavadana(2) le récit du « Grand Miracle» de Çrâvastî. Aussi bien nous avons eu plus haut un aperçu du genre de machinations et de calomnies que les bouddhistes prétent si libéralement à leurs envieux rivaux (5). Mais nous pouvous ajouter sans crainte qu'il n'y avait pas dans l'Inde, outre le Buddha, que ces six docteurs «à eroire tout savoir et à ne pas savoir grand'chose(1) n. Tout au plus étaient-ils à la tête des groupements les plus importants et par suite les plus capables de disputer à la communauté du Maître la faveur des peuples et des rois Le nombre de ces «sophistes», comme les ont tout de suite appelés les Grecs, était nou moins indéfini que l'étrange variété de leurs doctrines et de leurs pratiques(5) mais il serait liors de saison d'entrer à leur propos dans un détail où nous sommes sûrs d'avance que nous ne serions pas suivis par nos sculpteurs

## \$ 1. LES RELIGIEUX

Il existe au musée de Lakhnau et l'on vend couramment dans l'inde des collections de statuettes modernes, en argile peinte,

<sup>(1)</sup> Maharagga, 1, 23-24, Beat, Rom

Legend, p 330, etc (9 P 165, trad dans L Beavour, Introd , p 187 - Comme rautres Tirthyase le Lotus de la Bonne Los ne este que les «Carakas, Parivrájakas, Ajivakas et Nigranthas (ed , p 276, 1 s et 3, und , p 167-168)

<sup>49</sup> Cf t I, p 527-534

<sup>10</sup> Dwyacadana, p 149, l 10 10 Cl Kassapa-Sihanad i-Sutta, trad dans Rurs Davins, Dialogues, part ! p 248-250, trad , p 214 216, ou lon trouvers une liste détaillée des observances les plus extravagantes.

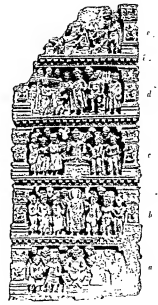


Fig. 435. - Schies biransen (cf. fig. 75).

- a. La première méditation du Bodheattea [1] (cf. fig. 353);
- b. La proposition de Milandila (cf. fig. 433);
- c. L'intervention d'Inanda [7] (cf. 6g 413);
- d. L'invitation de Grigupta (cf. fig. 262) au Le retour à Kapilavastu (cf. fig. 232); e. L'Instigation du Bodhisattes (7).

Musée de Lahore, nº 309. Procesant de Karamér. Hauteur . o m. 85.

représentant d'après nature les diverses catégories de castes ou de professions. Dans le nombre figure en bonne place celle des sâdhu, les « gens de bien », ainsi qu'on appelle par une généralisation pent-être excessive tous les religieux hindous actuels(1). Or telle est encore la multiplicité des sectes, et leur diversité se ressète si bien dans la bizarrerie des accoutrements, qu'une cinquantaine de spécimens ne suffirait pas à épuiser les types de cette seule série. On n'en demandera pas tant, pour ce qui est du début de notice ère, aux artistes du Gandhara, et on leur sera déjà fort reconnaissant d'apporter, au milieu d'une si inextricable confusion, le plus petit contingent d'images précises. A prendre comme eux les choses en gros, nous avons déjà vu de quelle manière les documents écrits les présentent : aux laïques s'opposent les clercs; ceuxci à leur tour se partagent entre brahmanes et gramanes : enfin, parmi cos derniers les Tirthyas font un vil contraste avec les bouddhistes. De ceux-ci, les bas reliefs nons en montrent à foison. Nous ne saurions donc mieux faire que d'essayer, pour commoncer, d'identifier quelques représentations sûres de moines hétérodores ou d'ascètes brahmaniques. Le peu que nous en trouverons sera une nouvelle contribution de l'école à l'élucidation des vieux us et contumes de l'Inde du Nord.

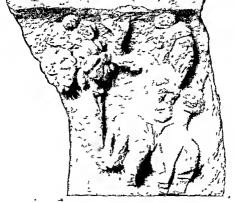
Les ascètes braissanques. — En fait de brahmanes, il semble logique de débuter par celui qui est, si l'on peut dire, la graine de tous les autres, à savoir le jeune étudiant ou novice (brahmacdrin ou mânava). Les bas-rehefs ont eu de fréquentes occasions de nous le montrer. Tantôt c'est un être surnaturel qui en revêt incidemment la forme, tel Indra lors de l'entrée solennelle à Râjagriha (fig. 229-230)<sup>(2)</sup> ou le Nâga Élâpatra, lors de sa visite au Bienheu-

<sup>(1)</sup> On sait que le nom de falir, par lequel les désignent couramment les Européens, devrait être réservé aux religieux musulmans

<sup>(2)</sup> Nous pensons, à present, qu'il faut

y joindre la fig. 256 b (cf. I, p. 520). la stôle en question a justement pour dessein deréunir differents miracles qui tous ont ce caractère commun de s'être passés à Răpagrain ou dans le voisnage

ieux (fig 251a), tantôt, personnages réels, ils se meuvent dans leur milieu naturel, celui des ermitages, sylvestres conservatoires de la tradition védique, où vivent leuis austères précepteurs (fig 43, 224-225) et parfois, comme dans le cas de Çyâma, leurs vieux paients (fig 142-143) Mais le type accompli du genre nous



Fio 435 - Kigrara a Universit

Musee in Louve nº 4: Processont de Stabbil Gael i Haute ar o m 14

est avant tout présenté par le Bodhisativa en personne, au temps lointain où il reçut la prédiction de Dipankara (fig. 139-141) Sur deux fragments, sans doute détrehés de deux des si fréquienter répliques de cette seène (fig. 430-431), on relèvera encore plus nettement les signes caractéristiques de son étit ses longs cheveux en partie noués sur le sommet de la tête et en partie flottant sur ses épaules, le cordon brahmanique qui passe de son épaule gauche sous son aisselle droite; et enfin — et surtout — à chaque fois que les nécessités scéniques n'en ont pas disposé autrement, le hamandalu ou vase à ean qu'il tient dans sa main ganche<sup>(1)</sup>. C'est là en effet l'attribut par excellence de l'ascète brahmanique, tonjours soucieux de la pureté de sa boisson. Il a déjà suffi à nous faire reconnaître sur la fignure 151 le neve d'Asita, Naradatta, malgré ses conrtes boucles, et aussi, en dépit de son attitude incorrecte, le jeune brahmante qui tenta l'entreprise impossible de mesurer le Buddha (fig. 256 c). Nous ne faisions donc bien qu'entrer dans les intentions de l'école quand tout à l'heure sa senle une nous onvrait des horizons sur la vocation religieuse de Siddhártha ou la future naissance brahmanique de Maitrèya (2).

Que deviendra cependant, à supposer qu'il embrasse la carrièro religieuse, ce jeune et intéressant manava? Sera-t-il un purchita, tout occupé de sacrifices, d'augures ou d'horoscôpes? Ou un anachorète des bois, uniquement féru d'austérités et d'études vêdiques? Ou le prêcheur vagabond de quelque nouvelle et subtile doct ine? Quelque choix qu'il sasse ou que la destinée sasse pour lui, nos sculpteurs ne semblent guère avoir à son usago qu'un senl et même type. A l'exception du fantaisiste auteur de la figure 151, à qui son habileté technique permet d'en prendre à son aise avec les clichés traditionnels, tous s'accordent à composer leurs brahmancs selon la même formule stéréotypée. Qui en a vn un, les a tous vus. Le trait le plus caractéristique est sans doute leur gros chignon (jata). Les textes bouddhiques savent comme nous que « l'habit ne fait pas le moine »; ils croient devoir nous avertir en outre que «la jata ne sait pas le brahmane 19 n. - Évidemment; mais, tout de même, sur les sculptures elle sert à les identifier. Ajoutez d'ordi-

<sup>(\*)</sup> Compriez la description qu'en donne l'Atharca teda, xi, 5, 3 et 6 Sur la figure 430 on reconnaît particulièrement bien la pou d'antilope poire

<sup>(</sup>ajina) qui formail son coslume consecré

<sup>(3)</sup> Dhammapada, sl 9-10 (cf. Jataka, n' 514) el sl 393-394.

naite à ce gros tour de cheveux une longue barbe, un rêtement plutôt sommaire et d'où toute parure est bannie, enfin dans les mains un vasc à cau et, si possible, un bâton. C'est ainsi que l'école représento aussi bien les astrologues de cour que le risi Asita() (lig. 150 et 160-161), les descendants de Bluigu que les précepteurs du Bienheureux (fig. 189-191), ou encore ce fameux Drona à qui échul l'honneur de partager les saintes reliques (fig. 292-294) le coi dou la alimanique est nettement visible sur cette dernière figure)

Tons ces personnages sont déjà identifiés l'éles déconvertes récentes de Taklit-i-Bahai (1908) ont fourni à M. D. B. Spooner quelques spécimens nouveaux et d'un travail si fin que nons ne pouvous résister à la tentation de les reproduire (fig. 43a) La scène était évidemment conçue sur la modèle de celle de la visite d'Indra (fig. 246); mais ici les comparses qui s'approchent du Buddha, assis dans le même paysage de rocheis hanté d'animoux de la dianglo et de divnités gardiennes, sont des ascèles brahmaniques, tous parfailement conformes au signalement que nous venons de donner. L'un d'eux, accroupi à la gauche du Maître, semble mêmo déjà entré en conversation avec lui. Or si l'on fait, comme il est de règle, passer l'axe de la composition par le milieu du corps du Bienheureux, personnage central, on comptera à droite de cette ligne les figures plus ou moins mutilées ou du moins les vestiges (notamment les pieds) de huit brahmanes. Celin qui subsiste encore sur la gauche indique suffisamment à quiconque est au courant des habitudes de l'école et de sa manie de symétrie, que huit autres devaient se tenir de l'autre côté (2). Seize brahmanes, c'est un chisfre : c'est même un chisfre connu Les visiteurs du Bienheureux

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Si sur la figure 15: Asia est, contre l'ordinare, imberbe, noter en revanche le type exceptionnellement barbu du Brahmâ de la figure 155 Au sujet du mode de representation des rue voyez encore plus bas, p 258, n 6, et 266, n 2, et cf fig 438

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> On a d'alleurs retrouvé et rappro ché depuis la pritie gauche de la pierre On remarquera que I snalogie avec le thème plastique de la visite d'indra va posqu'à mitrodure egalement Pância sur la partie supérieure droite de la fig 432 (ef plus haut, p. 193 n. 4)

sont visiblement les eserce l'o-lo-yen » du Sutrillanl dra, e dans le cœur desquels il y avait des doutes difficiles à i (sondre » Ils com posent la Pârdyanal a-samin, la e réumion des Pârdyanas » du Mahâ tamsa et représentent les seize brahmanes questionnen s du vieux Sutta mpâta (1). Par surcroît ils sont rendus d'une fiçon véritablement admirable.

Ce type uniforme revêt ainsi des personnages de noms fort variés Sur li figure 168, comme nous en avous d'ejà fait la remarque, puisque e'est bien le Bodhisattyn qui occupait le inilien dii prinneru (cf fig 460), le brahmane ne peut guère être que le chapelain du roi Cuddhodana amenant la finicée(2) Si e était au confraire le Buddha quo nons eussions dù restituer par la pens/e an centre de la composition, nous ancions en affairo an parierdial a Mikandika (3) offrant au Bienhenreux sa fille Anupamit Or tel est justement le cas sur deux scènes complètes, dont l'une est nouvelle (fig. 433) et dont lautre (fig 434 b) nous avait échappé Ces répliques prouvent la popularité du motif et l'on conçoit aisément que le détachement du Moitre, refusant une aussi belle fillo, pût faire l'édification des fidèles. Quant à l'acte inconsidéré du père, le toyte l'explique par la beauté personnelle du Buddha seul pareil à la « Sans-pareille » mus il ii en resterait pas moins incompréheusible si l'on ne savait d'autre part que la coutume s'était perpétuée chez certaines sectes Vaisnavas de réserver à leurs chess religieux les prémices de leurs filles ( Son geste est d'ailleurs des plus expli-

Sutralankara tral Ed Hunes p 905 (les lo-lo-yeo ont éte dipà siènt fes par M Sylvan Levi J A jul aout 1908 p 117) Mal atamsa xxx 80 Sutta- pata v (ed p 179 200 trad p 184 213)

\* Of t I p 328 ett II p 74 n 3

Quanl à la seconde femme debout au prem er plan le ka nandalu à la mann et les oreulles le col les bras les chevilles

1 bres de to t b jou elle nous off trast

t a spéc a en unique à notre conna ss. ace ma s. af nument vrassemblable de pari eraj ka ou religieuse brohmaniq ie

Dans le D vyacada a p 5:5 et surv Mikandila semble un nom propre mass Mijandika om Mrgandika serait d après 1 A guttara-N l'aya un nom de secte (vour les références données plus bas p 260 n 2)

A B ats OEuvres I p 205 — Peut-étue faul il rapp eler également à c cites tenants fille de la main gauche il lève de la dioite son vase à eau pour le 11te de l'aspersion des moins dont toute donation régulière sac compagne (1) Mais tandis que sur la figure 434 b il a le gros tour de cheveux et la barbe, il n'est caracteux sur la figure 433 que par le nœud de son chigadon

Dans ces conditions, il paraît déci dement van de vouloir établir une distinction entre un modele de brahmano imberbe, qui serait celui des chapelains de cour, et un autre barbn qui sernit plus spécialement réservé nux ascètes sortis du monde Purohita ou parurdiala, c'est décidement tout un pour nos sculpteurs et ils ne sembarrasent pas de ces nuances Cest à peine si lors de la conversion des trois Kicyapas, ils forcent un pen les dimensions du chignon qui valoit i cette entégorie d'ermites leur surnom de «Jajda - (fig 43-44, 223-226 \*257 a) La somme le seul type un peu erractérisé qu'ils ment réus i à creer, sans donte avec la collaboration de l imagination populaire, est celui de lainé de ces trois frères Deux fron



His 436 — Mirr presonner
Muses de Labore n Go's
Provenant de Shidh-la-D éel (7 to
Han eur om 20

ments, l'un du Louvre (fig. 435), l'antre de Lahore (fig. 436) nous en rendent bien la maigrenr et la démarche séniles. Encore serait-il loisible de le décrire exactement dans les termes dont usent les textes punt établir le eliellé traditionnel du brahmane « coiffé d'un gros chignon tressé en forme d'œnf, vêtu d'une pean d'antilope, vieux, courbé comme l'urc d'une charpente et s'appuyant sur un bâton de figuier...(1) 5.

Aussi bien ee type est-il fort exactement celui que connaissait déjà l'ancienne école indienne, tant à Bathut (2) qu'à Sânchi (fig. 1/12) et à Amaravati (fig. 228). On le revoit sur les sculptures de l'Inde médiévale (3): il court encore aujourd'hui les pèlerinages en la personne de plus d'un sddhu (4) : ear il n'en est guère de plus tenace. Ajoutons qu'il n'en est pas de plus répandu. Dans tout l'Orient de l'Asie, il a pénétré en même temps que la civilisation indienne. On l'aura déjà reconnu chez les «Mahásiddhas» du panthéon tibétain (5). Tont pareils sont les soi-disant « pandits » qui, sur les murs d'Angkor-Vat, portent si allègrement dans sa litièro le rajahotar ou sacrificateur royal : seulement leur haut chignon eylindrique est enserré à la base par un rosaire (fig. 518-520). Ce n'est pas autrement que sont figurés au Boro-Boudour de Java\_ (fig. 516) les brahmanes qui jouent un rôle dans la légendo du Maître (c). Mais il y a mieux: nous rencontrons le même personnage parmi les décombres (fig. 532) et sur les murs des sanctuaires de

elp 13-15, 19-20), etc

<sup>(1)</sup> C'est un des déguisements de Mâra dansleMara samyutta, 111, 1 (E WINDISCH, Mara und Buddha, p 109 : hre jatandatent pout jatanduvena)

<sup>&</sup>quot; Bar hut, pl XLI el surv, etc C'esl le prétendu Dasyu (Sauvage indigène) de la première edition du Tree and Serpent Worship de J FERGUSSON

<sup>(1)</sup> Par exemple à Kanheri (Bungess. Buddhist Cave-Temples, fig. 23), et à Mahavellipur - Comparez la description de la Kalambari, éd Bombay S.S., p 36-37

<sup>(9</sup> Gf Tour du Monde, janvier 1905. . p 47 (photographie prise au pèlerinage d'Amarnath dans le Kaçmir)

<sup>(9</sup> GRENWEDEL, Mythologie, p 42 et

fig 26, 29-30

<sup>(9)</sup> Gela est vrai d'Asita comme des condisciples du Maître en passant par ses précepteurs (PLEYTE, Boro-Boudour, Gg 18-19, 29, 31, 40, 71-72, 75-77. 101, 117), sans oublier les purohita et rest da Sudhanakumaratadana et du Mandhatravadina (B E F E-O , 6g 6

l'Asie centrale (fig. 533-534), seulement agrémenté de curreuses molletières en peau de léopard (1); et non content d'émigrer si loin, il y a encore traîné après lui sa pețite cabane de roseanx caractéristique (fig. 535; cf. fig. 189), tel sa coque un escargot. Au Turkestan on dirait même que son usage a été encore généralisé et qu'il aurait été abusivement étendu à tous les rehigienx hétérodoxes, tant brahmanes que Tirthyas: il est vrai que ce dernier mot semble parfois servir dans les textes à désigner indistinctement tons les moines qui ne sont point bouddhistes.

LES TIRTHYA. - Par bonne chance nos artistes, à même d'observer de près l'infinie variété de la vie, ne sont pas tont à fait aussi simplistes: peut-être le sont-ils encore à l'excès et moins soncieux que ne le souhaiterait notie légitime euriosité d'une exactitude rigoureuse dans la remésentation distincte des diverses sectes. Sur ce point leurs œuvres laissent soupçonner de regrettables flottements et cenx-ci n'ajoutent rien, comme on pense, à la clarté des choses. A l'occasion du Pari-nirvana par exemple, la légende nons parle tour à tour de deux religieux non bouddhistes. L'un est le pariirdjaka Subhadra qui, lui-même in extremis, se convertit au Buddha mourant; l'autro est l'Ajivaka, par qui Mahâkaçyapa fut avisé de la mort de son Maître. Or il semble bien que nous apercevions le premier, après sa transformation en moine bouddhiste achevée, toujours accronpi en méditation devant le lit de mort du Bienheureux (fig. 277-282); d'antre part nons n'avons ancune hésitation à reconnaître l'Ajivaka, d'accord avec les renseignements des textes, dans l'ascète complètement nu debout aux côtes de Mahākācyapa sur les figures 277-279. Mais voici où les difficultés commencent. An pied du Buildha expirant (fig. 281), ensevels (fig. 984) on mis en son cercueil (fig. 985-286), se tient un troi-

<sup>&</sup>quot; of Grivnenel, Idikutschart, fig 82 83, 4lib Kultst, fig 355-356 (Dropa) 507, 673 674, et vox Le Coo (kotscho

ed e7 29 32 17 11 1 brees Russe of desert Cathoy by 270 turns et 8 271 (n° 2) etc.

sième personnage évidemment « hors caste » et portant sur l'épaule ganche une sorte de faisceau qui rappelle singulièrement le triple bâton (tri-daṇḍa) de certaius ascètes. Nous nous sommes déjà perdus sur son compte en conjectures et n'avous pas caché(1) que nous inclinions à voir dans cet énigmatique figurant une simple variante du traditionnel informateur de Mahakaçyapa. C'est à cette interprétation quo, toutes réflexions faites, nous finissons par nous arrêter. Il nous apparaît que l'analogie de la figure 287 n'a servi qu'à nous faire prendre le change, et que nos senlpteurs ne partagenient pas notre superstition pour la lettre des textes. Si, à proprement parler, nous n'avons pas affaire à deux versions d'un même sujet, du moins nous assistons à deux moments d'un même épisode. Sur les figures 284-286, l'hérétique en question recueille auprès d'un moine l'information qu'il transmet à Molidhdeyapa sur les figures 277-278: seulement, tandis qu'ici il n'est bien vêtu que do l'air du ciel, là nos artistes lui ont piêté l'aspect d'un religieux d'une autre secte, d'ailleurs ancienne et figurant déjà sur la liste de l'Anguttara-Nikaya (2), celle des Tri-dandin ou « porteurs du triple baton ».

Resterait à donner, si possible, une raison de cette confusion: nons croyons en apercevoir une. Cet équipage conviendrait incontestablement mieux à un parirrijaka comme Subhadra qu'à l'Âjivala des textes. Mais rieu n'empêche de supposer, et tout même nous invite à croire qu'à l'origine certaines répliques montraient par deux fois Subhadra, d'abord dans l'appareil d'un religieux brahmanique et parlementant pour être introduit près du Maître, puis converti en moine et déjà ravi dans l'extase finale. Cette interprétation est parlaitement valable pour la figure 281, où le Maître même n'a pas encore expiré. Elle ne l'est plus sur les figures 284-286, où il est déjà enseveli ou enfermé dans son cercueil, et où par

<sup>(1)</sup> Cf 1 I, p 581, n 1
(1) Voir Ru Davios, Indian Sects or Schools in the time of Buddha (J R. A S,

<sup>1898,</sup> p 197) ou Dialogues, part I. p 220; cf Jutaka, nº 259, Maru, xii. 10. Fajñavalkya-smrtt, iii, 58, ctc

suite, Subhadra étant désormais hors de saison<sup>(1)</sup>, une figure d ascète ne saurait plus évoquer l'ouvrier de la dermère heure, mais seulement le porteur de mauvaise nouvelle. Que pour représenter deux individus différents, un même type ait eté machinalement répété en même place, c'est ce que la routine manuelle de nos



V see l C lutta son cotal Procesant du monaste e superieu de N slou Ho teu om 33

sculpteurs peut seule expliquer Mais outre que dans l'ut religieux en général, et dans notre école en particulier, on ne saurait exagérer le rôle de l'imitation servile, nous ne voyons pas qu'on puisse autrement justifier un fait assurément digne de remarque c'est

O ne s'rippelle que Subhadra bien que dermier converti a piécé lé la llat les dans l 1 mort — llemanguous en present que sa présence sous forme de monte devant le lit du Buddha ensevela de la figure 284 ne s'expluque également que par la répétation routanère du sa motif streotypé Cette représentation de l'ensevelssement reproduit d'ailleurs a unutitusement cells de la motif, que — tant quon nen aura pas trouve d'autres replaques — nous ne pourrons nous alfendre de l'umpress on que lauteur de ce panneus parti pour faire un Parmanna, et ayant radé au dermier moment la tête de son Boddha na pas voulu perdre as peuse et s'est ingéneusement tré d'affaire en lui remontant les plus de son vêtement jusque pre-dessus le vasque Le dem er mot est aux foulles. a savoir que le même attribut du «triple bâton » se retrouve constamment dans le voisinage immédiat de Subhadra devenu moine Une fois même (fig. 284), il le tient, lui aussi, entre ses mains avec le kamandalu qui y est suspendu et qui complète naturellement cet ustensile, ainsi qu'on peut voir déjà et plus clairement à Barhut (1). Car enfin, que les trois bâtons liés de ces ascètes fussent le signe de leur triple retenue en pensée, parole et action, nous n'en voulons pas douter, puisque Manu lui-même l'assure mais on conviendra que ce n'est là qu'une interprétation symbolique. Pratiquement il est impossible de se méprendre, sinon sur le personnage, du moins sur l'usage auquel ce trépied était affecté Comme dit Bernier (2), « l'eau se tafraichit fort bien dans ce flacon, pourvu qu'on ait soin de tenir toujours humectée la pochette qui l'environne et... qu'on la tienne au vent, comme on fait ordinairement, sur trois johs petits batons croises pour ne pas toucher terre...... En i csumé nous verrions ainsi paraître, selon les scènes, à côté du lit de moit du Buddha, outre les divinités, les laïques et ses propies moines 1º le pariirdjaka Subhadra, d'abord sous la forme d'un tridandin, puis sous celle d'un bhilsu c'est le modèle de la figure 281, dont nous pouvons rapproches a ce point de vue la figure 437(1), ao un Ajivaka nu, tel justement que nous l'attendons (fig. 277-"79); 3º le même, sous l'aspect abusivement étendu du tridandin (fig 284-286). Et si l'on demande quelles raisons nous ponvons alléguer a l'apput de cette façon de concevoir l'évolution de ce

O PI XVII 16, cf. Is gloss, de tedandida— Lundikam thapanatthaya tidand im gaheted caranto (mot à mot equi va synt pris nu triple blion pour 5 fixer sou voc à cui - danc de deta, n° 259, II, p. 716-317). On peut risprocher la filtet, dans lequel est prefis suspendia le vasa, de celin d'ut les bhilas se servent encore supuntil hui pour porter à vide leur patra.

<sup>1</sup> le jape un Cachemire, éd 1830, 1 ll. p. 196, ét d'Amsterdim (1721),

p at 4 — Aussi arons-nois cru il abord (l. p. 559) que cet instantle arati pour objet de faire rafractur l'est ud Buddha (2) On remarquera seulement que sur la figure 337 le indanda deboat aus peds du Vattr, ne se donn, m'ime plus la prune, comme sur les figures 38 et 384 285, de justifier son entre en scène par une conversation avec 1 un des assistants du Buddha et que d'allems les mones boul librites son! par exception absents de citte composition

double personnage, nous montrerons du doigt les traces qui en subsistent sur les has-reliefs: comment par exemple Subhadra, même devenu moine, garde encore parfois la tête couverte (fig. 279 et 437) et comment le trépied presque constamment ouvert à côté de lui (fig. 277, 279, 281-282, 437) et une fois même fermé dans sa main-gauche (fig. 284), au lieu d'être, ainsi que nous l'avions d'abord pensé, un accessore pittoresque ou tout au plus une allusion à la maladie du Maître, se découvre le laksaya, ou signe de reconnaissance, du parierájaka converti. Peut-être même saisissons-nous dans cet attribut l'origine de la confusion qui s'est finalement introduite entre le parierájaka vêtu et l'ájivaka nu : car il semble que les ascètes de cette dennère secte arboraient égolement comme insigne le triple bâton(i).

On trouvera peut-être ces explications fort embrouilées: c'est que les bas-reliefs le sont aussi, et nous ne pouvons compter cette fois encore que sur le hasard de nouvelles trouvailles pour achever de démêler les intentions on de surprendre les étourderies de nos sculpteurs. La spécification même de l'ascète nu n'est pas aussi simple qu'on pourrait croire et vane selon les épisodes au gré des textes. L'absolue nudité n'était nullement le privilège des Âjivalas, disciples du sophiste Maskarin Goçaliputra; ils le partageaient avec ceux de Púrana Káçyapa et certames sections an moms des Nirgranthas ou Jams, dont l'une porte toujours le nom significatif de Digambara. Peut-être même cette variété de religieux subsistet-elle dans les régions écartées de l'Inde. Il nous est difficile d'unaginer qu'ils aient pu être un objet d'édification. Pourlant Bernier, qui en a encore souvent vu - passer ainsi tont nus effrontément au milien d'une grande bourgade », convient qu'il admir at » comment les hommes, les femmes et les filles les regardaient indifféremment sans s'émouvoir non plus que quand on voit passer quelques ermites par nos rues, et comme les semmes leur portaient même l'aumône

<sup>19</sup> Voyez D R Burroissin, Afficia, dans Ind Ant, decembre igia p 290

bien dévotement et les prenaient sans donte pour de saints personnages bien plus sages et plus honnêtes que le reste des hommes . . (1) # Nons ne songeons pas à contester que tout ne soit pur pour les purs. Pourtant, que ces protestations leur fussent inspirées par une révolte intime de leui conscience qu par un esprit de rivalité sectane, les bouddhistes étalent dans leurs écrits une bruyante ındıgnatıon contre ce permanent attentat à la pudeur publique (2) Il nous a déjà fallu noter combien il est rare que les bas-reliefs consentent à nous montrer ces maux éhontes (1) Est-ce maiment un Nii grantlia, comme nous l'avons supposé assez gratuitement, que nous présente la figure 261, et ne serait-ce pas plutôt l'unana Kacyapa en personne? Du moins est-il apparemment le seul qui reparaisse dans l'art bouddhique postérieur (\*), toujours sous la forme d'un vieillard nu ct obèso, mais cette fois à l'occasion du Grand Miracle de Çiûvastî Ce type semble d'ailleuis avoir été d'une trop choquanto originalité pour pouvoir sortir de l'Inde C'est en vain, par exemple, qu'au Gandhâra même nous cherchons la scene do la rencontre, sur la route do Bodh-Gaya à Bénarès, entro le Buddha tout frais éclos et cet Âjivaka qui fut le premier homme à qui il révéla sa dignité nouvelle quand nous orrivons à ce sujet dans la série biographique de Boro-Boudour (5), c'est pour constater que l'Âjivaka ou plutôt les Âjivakas - car ici c'est la place qui manque le moins pour les dédoublements de personnages - sont drapes dans un long pagne beaucoup moins transparent que celui de l'a espace » ou de la aphilosophie ».

Mais pourquoi aller cherelfer si loin des religieux liétérodoxes, alors que nous en tronvons qui, de l'aven même des fidèles, sont

<sup>()</sup> Des Gentils de l'Indoustan, p 111 ou 123 des deux éditions citées p 261.

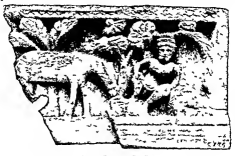
o) Cf Dieydealana, p 165, comm à st 53 du Dhammapada, p 240 (trad dans Wanner, Biddhism in translations, p 465), etc

<sup>19</sup> Cf t l.p 529 et 537

<sup>(9</sup> On le retrouve aussi bien sur les stèles de Sarnâth que les fresques d'Apath, et J A, janv-fer 1909, p 21-22, ou sont données les références et embrations nécessaires

PLETTE, Boro-Boudour, fig. 110

étroitement associés au plus lointain prisse comme aux plus proches origines du Bouddhisme? G'est par une extensiou indue que l'école de Boro-Boudour attribue l'aspect de Gâlxa-muni à de simples Pratyèla-Buddhas'0 — ces illuminés égotistes qui gardent si jalou sement pour eux la poignée de vérités qui ls ont decouverte, mus aussi qui doivent disparaître de ce monde à la venue des Buddhas aussi qui doivent disparaître de ce monde à la venue des Buddhas



tic 535 - Te pere pu R et Ereje von U see de Calcutta Hauteur o n 17 Plotograph e commun jute par M J Ph Novel

parfaits, comme devant le soleil suffacent les étoiles. Si leur nomest bouddhique, leur caractère ni leurs aventures ne le sont guère. Aous crojons pour notre part devinér sous cette étiquette secture les nieux eiges du folk lore indien, toujours vivants dans lumagnation populaire, et que les bhilan avient trouvé est ingémeux moijen de fuire rentrer dans leur système. Leur stratagème se laisse dant int plus aisément petcer à jour que, de leur propre aven cest le surnom de Risa painna (chute des Risas) que le Pare-des-

PLETTE IL I TE 4

Gazelles de Benarès aurait gardé à la suite de leur disparition mira culeuse<sup>(1)</sup> C'est aussi sous la forme de religieux brahmaniques que nous pourrions, le cas écheant, les attendre sur nos sculptures (2)

Ensin il n'est pas jusqu'au Buddha lui même qui n'ait commencé par être, lui aussi, un tirthya On peut le considérer comme convaincu d'hérésie pendant les sept ans que précédei ent l'illumination ct où il cherchait le salut soit à l'école des brahmanes, soit dans la voie sans issue des macérations excessives. Les écritures pâlies donneraient à entendre qu'avant que ses yeux fissent dessillés, il n'aurait eté après tout qu'ine sorte d'Ajivaka(5) C'est aussi pourquoi nous lavons vu passer sous l'aspect tout à fait insolite d'un ascète epuisé d'austérités (fig 1920, 193 et 200a) et les fouilles de M Spoonor viennent de donnei un pendant à l'image trouvée par le colonel Deane (fig 439-440) L'impression d'ensemble do ces statues est saisissante a l'examen détaillé, leur anatomie présente un curieux mélange de fantaisie et de réalisme. Le créateur du type a dû travailler sinon d'après lo modèle vivant, du moins d'après le frappantsou venir qu'il en avait gardé, soit qu'il ait vi aiment ou sous les yeux un religieux cinacié par les jeunes, ou simplement un de ces squelettes ambulants comme on en renconti e encore do nos jours dans I Inde en temps de samme Aussi est-it bien dissicile de

quappartiennent les mains passées sous le bres et sur la poitraie du personnage accroul i el l'épèrement renversé en arnère ma si est apparu en même temps que ce dernier tient encore dans les débirs de sa main pauche it moité de ce qui datétrejadis un fondre, et cer achèse décarter une identification au premier abord très és finante.

© Vor Rurs Davios Dialogues, part I, p 297 n 1 — Cf refle penture da Turfsn qui, daprès Vi le Professeur A Gatawart, représenterait ele Badilia comme religieux brahmanique entouré davétés - (Iddistator, p. 17, 172)

<sup>(1)</sup> Lalita iistara, Cd p 19 Irad

p 20 (cf 1 1 p 5 7 58)

"I Tel est comme on la su plus haut laspeet du rus Assir et let est encore aux la figure 438 celm din père du rus f'Ra runga Quant à ce dermer, cest en van que nous réclamous idepuis si fongtemps son imique à lécole (cf 1 l p 290). In vérité Sir unel Srivi a cru un instant la voir retrouvé à Sahri Bahlol figuré sous les traits dun Jup ter tonnant et charpeani sur ses épaules la courissanc (A 3 f, lan Rep 1911-12), pl XVIIII, fig 34 et p 113 114) Le groupe a été compilité du se te cest tien à une foume pl 11 d une se cert tien à une foume pl 11 d une se cert tien à une foume

décider si c'est un être animé ou une œuvre d'art que décrit i son tout en cette occasion le Lalita cistain(1) tant la description qu'il nous donue de «cette tête fanée comme une gourde.coupée trop verte et dont les yeux, enfoncés sous les orbites, luisent pareils à des étoiles au fond d'un puits nou « de ce corps desséché, aux membres noueux, à l'épue dorsale ouduleuse comme une tresse, aux flancs rugueux et côtelés comme coux d'un crabe », semble faite à plaisir d'après une statue analogue a celle de Sikri ou de Takhtî Buli in Nous devons remuiquei toutefois que le même texte fait perdre au Bodhisattin toute sa beauté passée, si bien que ales garçons et les filles du village, les bouviers les bergers, les ramas seurs d'herbe, de bois ou de bouse de vache, s'amusent par dérision à le couvrir de poussière » Mais quaod le Buddha-carita(2) nous dit ou contraire que «bien qu'il neût plus que la peau et les es», la splendeur de sa majesté n'en était nullement diminuée, il ny a plus a douter que la baguette magique de l'art n'eût déjà passé par là et dressé l'image de l'asseèle Gautama a dans toute sa glorieuse et pathétique ludeur Cest quelque chef-dœuvre de ce genre qui aura fait dire \ Acvaghosa qu'il restait un charme pour les yeux en dépit de sa maigreur effroyable tel, si mince qu'il soit le premier croissant de la lune d'outomne n'en fait pas moins les délices des lotus

A la vérit, nous ne connaissons encore d'autres répliques dé tachtes que celles reproduites ici et une troisieme tête, qui fait partie d'une collection privée d'Aogleterre mus on peut en espérer de nouvelles des fouilles de l'avenir, du moins au Gandhâra. Il ne semble pas, en effet, que cette figure, trop realiste, ait flatté le goût du reste de la péninsule. Personnellement, nous ne nous souvenons pas d'en voir vu, et c'est à peine si Hunn trang en mentionne une près de Bodh-Gayá. Quood, à Boro-Buildour. (4), le moment est

<sup>()</sup> Li p 254 trad p 220 Cf Vaka rastu II p. 231 232 (\* xm st 95 96

Rec. 11 p. 128
Preyre fg. 78 et su v. — A lex
position d'art bouddhique du Musée Cer-

venu de figurer le chapitre xvII du Lalita-vistara et la période des austérités, les artistes indo-javanais se gardent de creuser le moins du monde les lignes molles et rondes de leurs images du Buddha. En revanche, ce type d'un relief si vigoureux, devait tenter la virtuosité des artistes sino-japonais. Les images en abondent, ainsi qu'on peut voir aux Musées Guimet et Cernuschi; et d'ordinaire elles reproduisent jusqu'à la barbe frisottante de la statue de Sikri, signe distructif de l'ascète que celle de Takht-1-Bahai, décidément créée d'un ciseau plus timide, ne possède déjà plus.

LES Butesu. - Nous avons intentionnellement relevé ce dernier détail dans le déguisement temporaire du futur Buddha en cramane hétérodoxo: il nous oidera à comprendro comment des moines bouddhistes ont pu être pris parfois pour des Tirthyas. Poreille mésaventure advint, nous dit-on (1), à Mahalagyapa et à Vitaçoka, le frère de l'empercur Açoka. Le premier en fut quitte pour perdre un bon diner; car le portier d'Anathapindada, qui ovait des ordres précis de ne recevoir que les bhiligu, lui ferma au nez la porto à laquelle il était venu seul et tardivement frapper. Le second y laissa la vie : car un hôte de basse caste, incité par une épouse cupide, lui coupa la têto pour la porter à Açoka et toucher la prime promise à quiconque mettrait à mort un hérétique. Dans les deux cas, et que l'issue en soit tragique ou comique, la méprise repose exactement sur les mêmes faits : Vitacoka, pour cause de maladie, et Mahákácyapa, à raison d'un de ses longs séjours accoutumés dans la solitude, n'ont plus que de grossiers haillons et surtout ont laissé pousser leurs cheveux et leur barbe. Réciproquement nous reconnaîtrons avant tout un moine bouddhiste à sa tête soigneusement rasée et à l'air de décente propreté qui est resté caracté-

nuschi (1913) figurat bien un brouze javanais représentant le Bodhissitva émacié (Art decoratif, juin 1913, fig. 1). il faudrait provisoirement y voir, à notre avis, une marque d'influence sino-japonaise sur les «l'es du Sud»

naise sur les «lles du Sud»

(1) Les deux récils se trouvent dans le

Duyfvadina, p. 81-82 et 427.

ristique de la communauté Nous savons, en effet, que le Buddha, einiemi de tout extrême, permettait a ses disciples de recevoir des vêtements neufs de la main des fidèles, et ne leur presgrivait nulle



Fig 439 — Le Creuire Gettere Musee de Lahore n° 2093 Procesant de Sikri Hauteur on 82

ment comme l'urait voulu le fanfaron d'austratés que fut le traître Devidatta de les confectionner d'un assemblage de haillons ra massés sur les tas d'ordures Quant à la coupe et à la couleur de cet habit, nous aurons l'occasion d'en reparler à propos du Maitre! Mais qu'on ne vienne pas dire que, un costume près, vien ne distingue un moine bouddhiste d'un de ces Tirthyas qui se rasent également la tête. Il y a un moyen certain de distinguer un llinksu deshabille d'un Ajivaka nu Du moins le policier qui rencontic dons la forêt des Illuksus d'ipoudlés de leurs vétements par des briganils et attachés en cet état à des arbres, n'a-t-il aucune hésitation à les reconnaître pour ce qu'ils sont, grâce a ce signe partienher qu'ils out l'épaule droite noircie par le soleil et plus brune que le reste de lem corpsto. C'était, en effet, lem continue dans la vie réelle que de laisser cette (paule à découveit Cette fiçon de se draper est an contrane assez rare dans l'école du Gandhara : elle ne montre ainsi ses moines que ilons iles scènes de culte (fig. 22, 216, 217) on lors d'un diner en ville(1) (fig adit, a62). Ce n'est gnère aussi que dans cette dermère occasion, quo nous lem voyons lour vase à anmônes à la main (ef cependant fig. 161, 256a et 434d) et il est encoro plus rare que, tel Maliakacyapa sur les figures 279 et 280, ils tienneut à la main le long bâton, dit khakkhara (9), qui leur servait, soit en voyage pour aider leur marche, soit pendant leurs quêtes pour écarter les chiens on attuer au besoin l'attention distraite des hommes. à eet effet il clait surmonté d'un cercle de métal où tintaiont quelques anneaux

Comme bien on pense, et ne sont pas les représentations de moines qui manquent sur nos bas-reliefs. A partir de la Première piédication, dont le résultat immédiat fut justement de jeter les bases de l'ordre (6), il n'est presque plus de scène de la carrière du

<sup>(1)</sup> Sutralankara, Irad HUBER, p 65 66

<sup>(9)</sup> Ce sont deux des occasions égale ment specifiées par Yi rava pour se dénuder l'epaule droite, Rec, p 73 et cf p 70 — On remarquera que les fidèles laques faisasent de même quand ils ras semblaient cé émonieusement sur l'epaule gauche les plus de leur manteau

<sup>(\*)</sup> Cf litsing, Relig Em , p 11. Rec , p 191 — Pour un joh spécimen

pavanais de la tête en métal du baton of PLEYTE, Boro-Bondour, p. 182 — Des six autres objets necessaires, trois sont les pièces du vêlement et les trois autres le

rason; I augudle et le filtee

"L'apparition anticipée d'un moine
lors de la premère méditation (fig. 353)
on dès la quatrième \*sortie\* est le fait
magique d'un dee, mais les Buddhas du
passé Dipaukara et Kâyapa sont naturel

resse ici. Il en est cinq, entre tons, ilont Açoka visite le stûpa au cours de sa grande tournée de pélerinages. A ceux de Câriputra, leegénéral de la loi- et -le premier des sages-; de Mandgalyáyana, ele premier de coux qui nut des pouvoirs magiques ; de Mahdkâçyapa, e le premier de ceux qui savent se contenter de peu », il fait une aumone d'un fakli (cent mille); à celui de Vatkula, ele premier de ceux qui n'ont pas à se donner de peine-, il n'allane, pour cette raison même, qu'un liard; mais quand il en arrive à celui d'Ananda, son offrande est d'un crore (cent lakhs, on dix millions). Les rayales largesses - encore que leur somme ne sous-entende probablement que ces petits cognillages qui servent ile monnaie et qu'en appelle eaories - n'ont pent-être pas toutes passé en maconnerie : pourtant il ne semble pas qu'on ait jamais cu l'idée d'en consacrer une partie à l'érection de statues, Fa-hieu (1), qui note encore de son temps le culte pienschient rendu dans les mounstères aux ileux grands disciples et à Anauda, ne parle toujours que de stilpa.

Il y a toutosois un point à retenir dans l'auecdote relative au pèleriunge d'Açoka. Vraie ou non, elle prouve l'exceptionnelle papulatité dont jouissait Ananda. On peut conjecturer qu'il la devait moins à sa qualité de e premier de ceux qui ont beauconp entendu m la parole du Maître qu'à son nom de bon augure et surjout au fait d'avoir pendant vingt aus pris personnellement soin du'é Bienheureux, portant son vase à aumône, veillant sur sou confort et son repos, organisant ses auliences, s'acquittant enfin de sa tâche de serviteur attitré à la satisfaction générale. Tel est en este le certificat que lui aurait laissé en mourant le Buddha (2). D'autre part les nonnes lui savent avec juste raison un gré infini d'avoir intercédé près du Maître co faveur de leur admission dans la communauté et continuent à nourrir, en tout bies tout honneur, pour

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Trad Bzat, p. vxxx. Il note également la dévotion spéciale des nonnes pour Ananda et des novices pour Ribula, le fils du Buddha — <sup>(1)</sup> Maháparinibbána-sutta, v, 15

le beau doux moine le même tendre sentiment que jadis la Mâtangi (1). A qui sit preuve de tant de bonté et de dévouement, la pos-



110 Stn - Mire pracovates Muses de Peskawar, nº 793. Processed de Talhi e-Bahai (1908). Dapric um phange de Pierhaelogeni Surses

térité ne pouvait pas teur rigueur du déplorable instant de distraction qui lui fit omettre. Mara aidant, de prier à temps le Buddha de demeurer parmi nous jusqu'à la consommation des siècles? En déput de cette passagère défaillance, il est resté pour tous les bouddhistes le redisciple hien-aimé0 ». Loin de faire la moindre objection à cet engouentent des générations postérieures, nous ne songeons qu'à nous en autoriser pour justifier à son tour l'attention spéciale dant il bénéficie dans l'école du Gandhàra.

Naus avons déjà rencoutré au moins deux has-reliefs (\*) consacrés à ses aventures personnelles (fig. 249 et 250). Nous sommes très fortement tentés d'en ajouter un troisième : car rien ne serait plus attendu qu'une représentation de l'important épisode do la fondation de l'ordre des nonnes. Sur la figure 443 le Maître se trouverait-encadré entre sa tante Mahaprajapati et son cousin Ananda, et celui-ci appropriait les revendications de celle-là. L'essence de l'arbre qui abrite le Bienheureux s'oppose en esset à ce quo nous considérious ce inbleau comme uno variante de la donation d'Amrapali (cf. fig. 244-245); et puis l'attitude du moine, seul dobout en avant de ses confrères assis, pronve assez clairement qu'il joue un rôle actif dans la scène. Mais d'autre part les textes nous avertissent quo, le jour où le Mattre se laissa enfin arracher son consentement, sa mère adoptivo et ses compagnes s'étaient présentées à lui la tête raséo et déjà revêtues de l'habit monastique(3). Il fandrait donc admettre ou bien qu'Ananda était déjà intervenu de sa personne lors de la première et vaine requête de Mahaprajapati, ou, plus simplement, que l'artiste s'est refusé à dépouiller d'avance les futures pénitentes de leurs atours laïques. Il ne ménageait pas seulement ainsi un heureux contraste entre les deux moitiés, gauche et dioite, de la composition : il évitait du même coup la confusion presque inévitable que la tonsure et l'identité du costume engendrent entre bhiksu et bhiksunt Pour n'en citer qu'un exemple, ce

<sup>(1)</sup> Cf Adh Lectère, Bouddhisme au Cambodge, p. 245 et suiv

<sup>(\*)</sup> Signalons encore dans l A.S. I., Ann Rep 1909 10, pl XVI b, un nouveau frag ment exhumé à Sahri Bahlol par M. le D' D. B. Spooner, et qui semble combiner les

motifs de la «l'rayeur d'Ananda» et de la «Mâtangi» — celle-ci reconnaissable aux deux cruches qu'elle porte au bout d'une corde sur une sorte de plateau

P Callatagga, x, 1, Rockutt, Life, p 60-62, etc

sont les certures et non les sculptures qui nous incitent à reconnaîtie sur la figure 265, au pied de la céleste échelle, la nonne Utpalavaina de préférence à un moine<sup>(1)</sup> Quoi qu'il en soit, la contradiction entre l'ensemble des textes et ce modèle de bas rehef (cf fig 434c) nous force a laisser provisoirement son interprétation en suspens, et c'est seulement de nouvelles déconvertes que nous pouvons attendre des certitudes sur son compte

ll existe en revanche à Lahore un fragment sur lequel M J Ph Vogel a été le prenuer à attirer lattention et dont il a tout de suite donné une identification sare(2) Le morceau mérite d'autant mieux d'être reproduit (fig 444) qu'il est l'unique exception connue à la règle générale que nous avons cru pouvoir poser, et d'après laquelle l'école du Gandhara s'est consacrée à l'illustration de la seule légende du Buddha(3) Le sujet de la scèno, qui est le pariniridna d'Ananda, est en effet postérieur (et même, dit on, de nombre dannées) à celui du Maître ( Sur ce qui étut judis le centro du panneau, le vieux patriarche s'offre comme en holocauste dans un flamboiement d'extase A sa droite, sur la une Sud d'un invisible Gaugo (5), le 101 de Magadha, Ajâtaçatru, agenouillé sous son parasol, vénère déjà la moitic droite du squelette du soint, dont le seu surniturel a consumé la chir et les entrailles A si gruche, si cette partie de la pierre n'était perdue, nous verrions de même, sur la rive Nord, les nobles Licchavis de Vaigili rendre hommage à la moitié guiche de ses os, car tel était le suprême miracle dont l'excellent homme setait avisé pour contenter une

O D. melme nous hestons & reconnitre cette agravar kó ou r-première il sen les sur les figures 400 et 468 (cf. J.A., sur ker 1909 p. 62e 63) et Charsal N-comporte comme identicurs quatre mones o i sur le tombre leux bhimal (cf. J. la Nort, dine A.S. J. Annal Prp. 1903 1905; [1] INMI set p. 250).

n Dans un article d i B E I F G

<sup>1 1905</sup> t 417 418

C tf t 1 p 266 et 600

Sur lare related at Billis et

d'Anan la cf la note de Rockmet. Lafe p 58 n 3 Les traditions sont contra dictoires mais d y a unan m lé sur le fait qui d'aurécut longuement à a n Valtre et cous n

Surecepoint of the p \$45-350

dernière fois tout le monde Mais si ce fragment raconte graphiquement la même légende que les pèlerins chinois (1), il faut avouer que c'est aux récits de ces derniers qu'il doit son identification, sans l'étrange détail du demi squelette qui la corrobore, qui anrait jamais osé certifier que ce moine fût Ânanda, alors même que se serait mieux conservée l'expression souriante que le sculpteur s'est efforcé de lui donner?

Ainsi donc, il semble bien que l'école du Gandhara se soit contentée en tout et pour tout, d'un unique type de moine, sans acception il'âge ni même, pourrait-on ajouter, de seve On n'a peut-être pas assez remarqué insqu'ici que le bhiksu bouddhiste n'est pas moins introuvable quo le Buddha sur les bas-rehels de la vieille école indienne En vain le cherchons-nous à Builiut et à Stucht Quand enfin il se montre à Mathurd (fig 282) et à Amardvati (fig 228), il est en tout conforme à son prototypo gandhirien, d'ailleurs traite d'après nature. Desormais il reparaît, toujours pareil à luimêmo, aussi bien sur les sculptines ilu Boro Boudour de Javi (fig 517) que sur les peintures de Mirin dans le Turkestan (fig 536) Un peu plus taid, à Mouitonq et à Touen-houang, nous apelicevons dela l'amorce do ces types de sunts monastiques que le vigoureux pinceru des peintres chinois allait bientôt achever de fixer (2) Mais sans descendre jusqu'aux «seize», «dixhnit(s) » ou « cinq cents » lo-han (arhat), il convient de s'airêter un instant devant les groupes décoratifs du défilé de Long-Men, où le Buddha s encadre entre deux moines (fig 541) Après des hésitations que reflètent les textes et que nous avons ailleurs relevees (4),

Granen p 75 Hivan Tana, Mem , I p 595 et II p 51, Rec , II p 76 Gf encore Rockilla. Life, p 165 167 et Tanatral p 9 La seène est counue de I reonographie tibétaine

<sup>(</sup>n) Ef vor Le Coo Chotscho, pl 16 et suiv A Mayron L'Art bouddhique du Turkestan oriental Timission Pelliot(1906 1909), dans L Art decoratif, nout 1910

p 52 59 R Persocci L'Art bouddhique en Extrême-Orient, dans Gazette des Leaux-Arts sept 1911 p 206, etc

e) Cf T Wattens The eighteen Lol an of Chinese Bud thist Temples (J R A S,

<sup>&</sup>quot; Iconogr bouddhique, I p 158 et cf encore Diejacadana, p 361, ou Inanda est placé en serre file

le choix des Chinois s'était porte pour cet office sur Mahâk lejapa et Ânandu, c'est à-dire sur les deux patriarches représentant la transmission de l'Abhidharum et des Sûtras mais tandis que le



Fa 55 Van ele ze u z ancoon stes Musee d Loute n G Ha eu om 200

premier semble jour du privilère de l'éternell, jeunesse le second a conservé jusque sous le costume monastique le type semb aux cotes sullintes de son homonyme l'ascèle hâgyipa (cf fig 436), souvent même il garde à la mun le long bâton qui

NorE C arasses Musion archeologrque dans la CA neses entrionale pl 224 - O) se sen raysroof el-landas égal ment colossal de Levl n (reprod lans V Su sp. H st of F ne Art in Ind a and Ceylon 3d VLIV) le distingue sui nos seènes du Pari-nitidaa(1) Si dantre part l'on veut bien iélléchir que Mahakaçyapa et Ananda sout, tout compte fait, les sculs grands disciples dont nous possedions au Gandhàia des images certaines, on n'auta pas de peine à discerner les traces evidentes d'une influence indienne dans le choix comme dans le traitement de ces deux moines, - c'est-à dire jusque dans la création par les artistes de la Hrute-Asie d'un motif que l'Inde ancienne ne paraît pas avoir connu

## S II LE TYPE DII BUDDUA

De l'aspect extérieur des membres de l'ordie nous devrions aussitôt pouvoir conclure à celui de son fondateur L'imitation du Buddha est, comme de juste, à la base do la discipline et de la morale bouddhiques Done, raisonneia t-on, de deux choses l'une on bien les moines de la secte se seront effectivement modelés dès l'origine sur leur chef, on bien ils fauront postérieurement conçu à leur propre image, de toutes minières milires et disciples seront plastiquement pareils Nous allons au contraite constiter une fois de plus à quel point la logique n'est pas ce qui règle liconographie A la vérité, c'est bien à la ressemblance de ses bhiksu que les vieux textes (2), du temps où il n'y avait pas encore de statues, evoquent le souvenir du Bienheureux comme eux «il a la tête rasée», comme eux ail est revêtu du manteau monastique», et si de plus qu'eux «il porte répandus sur sa personne les trentedeux signes du grand homme », cela revient à dire qu'il réalise paidessus le marché l'idéal de la beauté humaine(5) Or il suffit de jeter

<sup>(1)</sup> E CHAVANNES, loc laud , pl 197. et of nos figures 279 280

<sup>(</sup> Cf Die javadana, p 166 1 3 4 le Buddha magique que notre Cakya muni se crée comme interlocuteur est également deatriments mal ipurusala-Leannik samanvagato, mundah sangi a-

tipracritali Le possage est aussi explicite qu on peut le sonhaiter

<sup>(</sup>a) Le beaulé merveilleuse du Bud lha est un des refruns ordinaires des lextes Cf L Beavour, Introd , p 346, et voir notamment Sutral mlara, tral Henra p 391

les yeux sur n'importe quel Buddha pour constater que ce judicieux programme a été nettement et constamment violé, au moins sur un point essentiel : aucun d'eux n'a la tête rasée. Et la raison dernière de cette anomalie est que leur ancêtue commun, qui fut (comme nous pensons le démontrer au chapitie xuit) la création de l'école du Gandhâra, n'a jamais reçu la tonsure.

Autant l'avouer de suite : si nous pouvions, bouddhistes ou bouddhisants, dépouiller une longue accoutumance et nous refaire des yeux neufs, nous serions de prime abord choqués par le caractère ambigu de ce prototype gandharien du Buddha, Car enfin que ne cesse de nous ressasser la tradition? Ce n'est pas nous, c'est clle qui pose au Bodhisattva naissant le sameux delemne : « Ou bien tu resteras dans le siècle, et seras un monarque universel; ou bien tu entreras en religion, et deviendras le sanveur du monde. » La seconde alternative est supposée réalisée : que voyous-nous pourtant sur les figures 201-300, sur la planche II (1), sur la figure 445 et les suivantes? Ce personnage n'est pas un prince, car il n'en a ni le costume ni les bijoux; mais comment pourrait-on prétendre que c'est un véritable religieux, puisqu'il n'a pas la tête rasée? Si c'était un bhilipu, il n'aurait pas gardé ses cheveux; si c'était un calravartin, il n'aurajt pas pris l'habit monastique. Moine sans tonsure ou roi sans parures, décidément ces étranges images ne sont franchement ni d'un clere ni d'un laïque, mais on ne sait quoi d'hybride et d'incohérent qui n'a de nom dans aucune langue indienne. Telle est l'indéniable et grave difficulté à laquelle nous nous licurtons des le seuil même de notre étuile du Buddha gan-. allarien. Il'va de soi qu'hno identification si assurée n'en saurait etre un instant compromise : elle n'en demande pas moins à être vérifiée jusque dans see fondements. Nous n'y parviendrons qu'à condition d'analyser dans le dernier détail les éléments composants de cette hétéroclite figure et, suivant notre méthode ordinaire, de relever à

<sup>(1)</sup> Nous désignons ainsi le frontispice du présent volume.

280

chaque pas le temorguage des textes pour le confronter avec celuides monuments

I Le τer nu Buonia. - Notic première enquête portera naturellement sur le point capital de cette chevolure qui suffit a faire du Buddlin, parmi tous les bhiksu dont il partage la vie eriante et mendiante, une catégorie à part On se souvient peut-être que nous avons déjà du toucher un mot de ce problème à propos de la transformation du Bodhisattva en Buddha(1) Il suffira ici de rappeler les faits, lesquels sont ficiles à résumer D'une part tous les textes sont d'accord pour faire de la tonsure la définitive et indispensable pliase de cette transformation. La première pensée et le premier geste du Bodhisattyn, aussitôt qu'il s'aircto dans sa fuite et qu'il s'est dépouillé de ses bijoux, sont pour se couper les cheveny avec son épée Car, lui font expressoment remarquer le Lalita vistara comme le Maharastu, il y a incompatibilité absolue entro la chevelure et la vie religieuse, et il lui fant choisir entre elle ou sa vocation L'Abhinist ramana-satira, craignant même que cette opération, fute par lui même et avec un pareil outil, ne soit trop sommane et insuffisante a lui donner laspeet d'un viai moine, fait descendre tout exprès du ciel, le rason à la main, un deva déguisé en baibier qui complète l'ouvinge (2) D'autre part les sculpteurs gandh triens consentent bien à priver le Bodhisattya de toutes ses patures, sandales et turban compris, et à le décoisser comme à le déchrusser, et à l'affubler d'un manteau monastique, mais jamais, an grand jamais, ils ne se resignent à lui rasci la tête Autant dire que sur un point capital ils se refusent à achiever la transformation attendue du laique en moine et se mettent en révolte ouverte non seulement-contre les données de la tradition.

Malacastu, 11 p 165 of Buddha-earsta, ve 59 etc Cepen lant la liste du Dieje radana (p. 391) omet cet és isode

Cf 1 1 p a63 366 Best Rom Legend, p 144 Lahts

mais, ce qui est plus grave, contre celles que leur fournissait l'observation directe de la realité.

all ne manquait pas en effet antour d'eux de modèles vivants de bhiku, et cela parmi les donateurs eux-memes. Les sculpteurs ne les uni pas sculement condoyés, ils les out observés : rien de



F10. 540. -- Morra socioniste.

Music du Lourre, n° 53. Prarenant du Sadt. Hauteur : 0 m. 25

plus réaliste que la face glabre et le crâne tondu de leurs momes, tels que nous venous de les voir. Dans la figure même du Buddha, si idéalisée qu'elle soit, ils ont toujours retenu un détail particulier à toute la gent monacale et évidemment copié d'après nature : nous vonlons parler du lobe aftreusement distendu et béant des

oreilles. Tel il restait en effet - et tel il resterait encore aujourd'hui dans certaines parties de l'Inde, comme le Travancore une fois dépouillé des lourdes boucles que nous lui avons vues suspendues sur les images princières et divines. C'est là un trait ethnographique que les bouddhistes de la Haute-Asie n'ont plus compris. Persuadés qu'ils sont que dans les images du Maître tout doit avoir un sens symbolique, on assure qu'ils verraient dans ces longues oreilles une marque de sagesse : nous ne pensons pas qu'un Indien's'y soit jamais mépris. Les artistes gandhâriens ont su ainsi observer quand ils ont voulu. Ils nous font même assister en détail rà la conversion de Nanda, et sur les figures 236-238, ils n'hésitent pas à livrer au rasoir du barbier le chignon de co demi-frère du Buddha. Là-dessus ils ne se montrent intransigeants que quand il s'agit du Buddha lui-même. Et tout de suite une conclusion s'impose. Même si l'histoire ne devait pas tout à l'heure nous l'enseigner, ce fait seul suffirait à prouver que le type du Buddha a été créé après coup, alors que toute donnée iconique précise était perdue sur son compte, et que cette création est l'œuvre d'étran-gers plus artistes que théologiens et plus soucieux d'esthétique que de rigoureuse orthodoxie.

A. Les éléments importés. — Tout dépend en effet du point de vue auquel on se place, et les caractères à nos yeur les plus familiers sont justement ceux qui paraîtront le plus exotiques aux Indiens. Mais, pour cux comme pour nous, les ougines occidentales du créateur du type du Buddha ne se dénonceront pas seulement par son obstination à narquer la tradition et les usages bond-fluiques sur l'article de la chevelure du Maître; il les trahit eucore par la mamère même dont il a exécuté ces cheveux. Il s'est en effet servi du procédé dit "des ondes" : et aucun mot no rend mieux l'effet produit par ces sortes de petites vagues qui se poursuivent. Rien qu'à ce trait on reconnaît d'abord la main d'un sculpteur nourri dans quelque atelier hellénistique. Mais la facture classique

uc se révèle pas que dans cet unique détail. Tout dans le visage la proclame, la ligne droite du profil, la coupe (encore qu'un peu allongée) des yeur, l'are sinueux de la houche, sans parler de l'orbe du nimbe. N'aurions-nous entre les mains d'autre spécimen que la figure 445, sans renseignement géographique ni historique d'aucune sorte, il suffirait à prouver qu'en un temps et en un lieu la technique grecque s'est une sois appliquée à un sujet indien.

Là ne se borne pas ce que nous pouvons déduire du seul examen de cette figure. N'est-ce pas comme si le maître helléuisant dont l'habile ciseau fit sortir ce Buddha de ce bloc de schiste bleu nous avait laissé ses confidences empreintes dans la pierre ? Orrectoit deviner devant l'œuvre réalisée comment il fut conduit à la concevoir et à l'exécuter ainsi. D'une part n'était-il pas un peu do chez nous et par suite ne nous est-il pas plus aisé de liro dans ses pensées ? Et d'autre part ne savons-nous pas d'avanco ce que vont lui suggèrer les douateurs ? Au moment de leur rencontre, la figure du Buddha ne se perdait pas seulement dans les brumes du passé; elle commençait encore à s'embuer dans les vapeurs d'encens qui de toutes parts montaient vers sa divinité naissante. Ce qu'il s'agissait en somme de représenter, c'était quelque chose comme un jeune prince, issu de la race du Soleil et plus heau que le jour, qui, au temps jadis, rempli de dégoût et de compassion pour le monde, avait pris l'habit do moine et était devenu par la force de son intelligence une sorte de dieu sauveur...

Apollon, Dieu saureur, Dieu des sasants mystères, Dieu de la vie et Dieu des plantes salutaires, Dieu vainqueur de Python, Dieu jeune et triomphant...

Nul, s'il se rappelle ces beaux vers autiques d'André Chénier (n. pourra s'étouner que notre artiste ait aussiôt songé à utiliser dans la circonstance le type du plus intellectuel de «es Olympiens imberbes. Un dompteur de dragons et de démons, un triompha-

teur de toutes les puissances mauvaises, un dispensateur des dictames qui guérissent la douleur du monde, n'est-ce pas là l'évocation de Plucbus-Apollon au même titre que du Buddha? Le contesteraiton qu'il n'en subsisterait pas moins ce fait d'évidence tangible : c'est le type quelque peu efféminé de l'Apollon hellénistique<sup>(1)</sup> qui a fourni l'étoffe dont furent faites les premières têtes du Buddha (cf. fig. 446, etc.).

B. L'apport indigène. — Est-ce à dire que les Indiens n'avaient rien do plus précis à donner comme indication à l'artiste? Il est certain qu'ils avaient au moins des données générales sur la forme corporelle de leur idéal humain, et les textes bouddhiques nous ont conservé une liste des 32 signes principaux et même des 80 signes secondaires du «grand hommo» (3). Malheureusement les savants européens ne l'ont d'abord connue qu'à travers des traductions chinoises et tibétaines, et l'opinion s'est aussitôt accréditée que l'ou avait affiaire à un catalogue en règle des caractères de la personne, et par suite des images, du Buddha. Burnouf lui-même (3), qui se croit encore obligé de réfuter la thèse de W. Jones sur «l'origine africaine » du Sauveur indeun, a dû se placer, ne fôt-ce que pour le déblayer, sur le terrain des précédents exégètes. La critique pénétrante du génial philologue nous dispense de l'y suivre aujourd'hui. A présent qu'il a fait place nette de toutes les divagations antérieures.

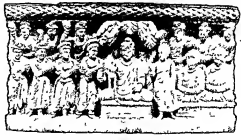
(9) Nous sommes heureux de nous rouver d'accord sur ce point essentiel avec MW Berouse et Gaitwerset (Buddh Art in India, p. 164-165), qui notent encore à ce propos les caractères de divinité solaire que la légende prête parfois au Buddhn — Faut-il rappeler que le Mithra persan est devenu de même une sorte d'Apollou (cf. J. Dawisstrith, Zenddicta, II, p. 441)?

(\*) Cf Lalita-ristara, éd , p 105, et trad , p 95. La même liste se retrouve en pâli, mais en sens inverse, dins le

Lalkhupe-suita, le Mahupadana suita (Iurs Davins, Dalaguez, pari II. p. 14), etc. — Gatons enfin le levie tibétain du Citra labanas, édité et traduit par M B. Lucra dans ses Dokumente der müstchen Kinst (Leipzig, 1913) De même que le Lakhana Reus Petthen Riye ambodgien, analyé par M. Adib. Luchax dans Comptes rendus de l'Acad des Inscriptions, 13 mai 1898, et dernière teste donne en outre les proportions du corps idéal da Buddha W Leta de la Bonne Los, Appendier

VIII. p 553-647.

il nous apparaît plus clairement même qu'à lui — a nous qui sommes hors de la poussière des démolitions — que, loin d'être une «description écrite» des représentations figurées du Buddha, la liste des signes etait hien anticrieure au Bouddhisme M Senart a montré comment elle plonge par ses origines dans les plus vieux mythes brahmaniques de Ilnde Nos textes bouddhiques eux mêmes n'eu disconviennent pas il suffit de les lire pour voir que la pré



Fir 443 - Liviersersion a triant at firein or reuses (\*)

British Muse in Haute r o in 22

tendue description en'est point un apanage exclusif du Buddha elle appartientà titre égal au Cakravai un, ou plutôt elle n'appartient en propre un à l'un un à l'autre, mais au Mahapurusa () - Ajoutons qu'elle n'est par sinte l'apanage d'aucune secto particulière, mais le patrimoine commun de tous les Indiens

Il importe donc également de se faire dès le début une idée exicte de la destination de cette liste Quelle que soit la portée évidemment symbolique de certains des caractères énumérés par

From sur la legente da Badika 1º64 p 110(cf. d ulleurs Berrott toc taut p 619)

elle, nons la trouvons pratiquement réduite, aussi bien dans les écutures pálies que sanskrites, au rôle e familier et réaliste » que lui prête toujours la Brikat-samhita, celui de a manuel astrologique ». C'est pourquoi, dans le Mahdpaddna-sutta comme dans le Lalita-tistata, le premier soin des devins brahmaniques appelés auprès d'un nouveau-ué, est d'examiner, dans l'ordre de cette énumération, les signes corparels de l'enfant qu'on leur présente, en vue d'en tirer des indications pour la prédiction de son avenir. Ce qui nons intéresse surtout ici, c'est que la liste des signes, tant principaux que secondaires, était originairement us recueil à l'usage des tireurs d'horoscopes avant de passer pour un schéma destiné à guider les imagiers : autrement dit, pour reprendre l'expression de M. Senart, quand nous la lisons dans nos textes, c'est déjà un «manuel astrologique», co n'est pas encoro un memento iconographique. Cette simple miso ou point nous aidera à dissiper plus d'un des malentendus qui ne pouvaient manquer de se produire quand ce programme des perfections physiques de n'importe quel enfant prodige destiné à devenir plus tard un agrand homme a été après coup, et de gré ou de force, appliqué aux représentations du Buddha adulte (1).

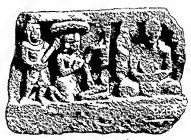
Il vaut encore la peine d'insister sur un autre point qui, entrevu par Burnouf, n'a pas non plus échappé a la perspicacité de M. Senart : nous voulous parlet du caractète subordonné et postérieur que le nom même d'anuvyanjana assigne à la seconde liste par rapport à la première. Les 80 «signes secondaires» ne viennent pas s'additionner aux 32 signes principaux : ils n'en sont que la reprise plus détaillée, et «une sorte de glose (2) n. Cela ressort notamment jusqu'à l'évidence d'une lecture attentive du Lalita-

<sup>(1)</sup> On fera peut-être remarquer que certaines données relatives aux «qua-rante dents égales», à la démarche, à la parole ne sont guère de mise pour un nouveau-né, mais outre qu'aucune chicane ne saurait prévaloir contre le témoignage

unanime des textes, il ne faut pas oublier que, par définition, il sagit d'un enfaut du miracle

<sup>(5)</sup> Loc laud (Beavour, p 557, et L. SEMERT, 1" éd , p 149-150, 2' éd , p 124 125 )

ustara Soit par docilité de computeur, soit par coquetterie litteraire, le rédacteur a pris soin de dérouler la seconde énumeration dans l'ordre exactement inverse de la première La série principale débute par le sommet de la tête-et aboutit sux extrémités, mains et pieds, la série secondaire recommence au hout des ongles pour finit comme l'autre a commence<sup>(1)</sup>, mais, plus développée elle nous en fournit pas à pris une prraphrase suivie. Les der-



F10 444 Lx Papiriorara o Âraro Musés de Lahoro x 5285 Provenent de Stro Hauteur o m 10

nières diflicultés s'évanouiront, et bien des pei plexités nous seront épargnées, si nous consentons à liser, qu cours de notre exégèse du commentaire dans le texte qui nous est ainsi gracieusement offert

Est ce d'ailleurs la peine de Fure remarquei une fois pour toutes que, si la liste des signes du mahdpurissa ne se rapporte pas proprement au Buddha ni même au Bodhisatta, en revanche elle a été appliquée aussi bien à l'un qu'à l'autre, à celui et même avant celu-l'a' et si nous n'en avons pas déjà parlé au précédent

<sup>()</sup> Tel est aussi l'ordre suivi pour li liste princ prile pal c (9) Vojez 1 l p 296 et 314 cf la

iamentat on de Gopă dans le Lal a e s sara éd p 235 tra i p 202 laquelle n est qu'une variation sur ce thème

chapitre, c'ét ut uniquement pour éviter d'inntiles répétitions les même notre tâche spéciale d'iconographe sera suignièrement allégée par le fait que la plupart des agnes, encore que corporels, on bien demeurent invisibles, on bien échappent, sinon à tous les arts, du moins à la senlpture. Sur les 32 principiux nous n'avons à fetenn pour linstant que les 13 qui enneement l'i tête, sur ce nomlue nous devous aussitôt fluminer d'une part la voix donce et profonde (10° 10), l'exquisité du goût (10° 11), la langue longue et mince (nº 12), les quarante dents blanches régu lières et luen jointes (nº 7-9), d'antie part les longs ells (nº 4-5) et la conleur hieuftre des year (nº 6) Le front large et uni (nº 8) et la-machoire de hon (nº 13) ne sont que des indications d'ordre esthétique forcément imprécises et par suite sujettes à caution(1) Restent, outre les cheveux bouclés vers la druite (nº 2), les deux marques caractéristiques dont les noms techniques sont l'urnd (nº 3) et, assure-t ou, l'umisa (nº 1)

L'arna — Le cas de la première est des plus simples trus les témoignages sont concordants. Le mot designe proprement un flocon de laine, le Lalita-istara nous explique qu'il s'agit int de une petite tonffe laineuse «qui était née entre les sourcils», sans doute à four point do rencontre, car cette maique n'est glosée dans la seconde liste que par quatre épithètes se rapportant aux sourcils qui sont réguliers, brillants, noirs et reunis (3). On conçoit dès lors que les Tibétains comme les Singhalais aient pu entendre qu'à leui jonction il s'était formé «un cercle de poils». De leur côté, nos artistes se sont decilement conformés à cette donnée, mais tout naturellement avec leurs moyens de sculpteurs aussi out-ils communement représenté l'urnd, sur le front des Bodhisattvas comme

Nous aurons dailleurs à y revenir lus bas p 356

<sup>(\*)</sup> I alua ristara p 105 l 1h 15 et p 107 l 8 9 — On sait que celle Jonetion des sourcils est reputée un signe

de beauté dans tout l'Orient à saint Jean Damascène remarque également que les artistes byzantins l'ont attribuée au type du Christ (cf Bayer 1rt by-antin, p 16 17)

sur celui des Buddhas, par une simple lentille de pierre : quelque chose d'assez analogue en somme à un grain de beauté, ainsi que, sur le vu de leurs œuvres, nous serions à présent tentés de traduire. Peu leur chaut au débnt que, de l'aveu commun, elle fût' d'une blancheur soyeuse. Il semble toutefois que les donateurs aient bientôt insisté pour souligner ce détail : et c'est Vraisemblablement pourquoi l'on aurait eu recours au procédé qui consiste à la marquer par une pierre précieuse enchâssée au front des statues. A supposer que celle-ci fût blanche, comme c'était son devoir, diamant, cristal de roche ou pierre de lune, elle rendant mieux "l'éclat de neige et d'argent » dont parlent les plus anciens textes - peut-être aussi les faisceaux lumineux que par instants ello était censée émettre(1). Selon certains(2) ce flux de lumière était même constant. Il ne restait plus, pour renchérir sur tant de merveilles qu'à supposer que les rayons qui s'échappent de l'arna fussent multicolores comme ceux qui s'échappent de la bouche dans le cliché bien connu du «sourire du Buddha(9)». Cela expliquerait indirectement que l'Amitdyur-dhydnasiltra voie dans l'irnd d'Avalokitêçvara toutes ales couleurs des sept joyaux (4) n et que la coloration de la pierre varie encore à l'heure actuelle au front des Buddhas japonais (fig. 589). Il n'est pas moins intéressant de notes que le procédé remonte sûrement jusqu'au Gandliara même : car nous trouvons sur plus d'une statue le creux - naturellement vidé par la cupidité des hommes - où la pierre, vraie ou fausse, s'enchassait jadis (cf. fig. 395, 450, 575, etc.).

L'usulsa. - Les diverses données relatives à l'urnd se laissent ainsi enchaîner de façon assez cohérente. Au contraire le second signe nous paraît ovoir été l'occasion d'un curieux quiproquo. Si l'on demande oujourd'hui le sens d'usnisa, tout indianiste répondra

<sup>(1)</sup> Lalita-cistara, début du chapitre III; cf Lotus de la Bohne Los, &d . p 6: trad Bearons, p 4.

<sup>&</sup>quot; BEAL Rom Leg., p 179

Dernaradana, p 67, etc , ou l'urna parfots résorbe une partie de ces rayons (abid , p 69, 1.5)

th S B E , XLIV, p 187

sans hésiter que ce mot désigne la protubérance crânienne des Buildhas Quren effet ne l'in doculement répété depuis llurnouf, sans plus se préoccuper de saxoir comment ce dernice avait été conduit a l'admettre ? Or Burnouf ne dissimule nullement les raisons qui l'out contraint à une interprétation aussi chignée du sous originel de ce substantif Suskrit - lequel, comme il commence par le déclaver, signific proprement eturban - : c'est qu'il o traduit ecomme le font les Tibétains et comme le veulent les monuments figurés ». Bref, il a expliqué ce terme technique sur la foi de textes tardifs, mais avant font d'après ele témoignage parlante des images. L'i sans donte il a raison un fand, et c'est bien ainsi qu'il fandra tonjours finir : mais anjourd'hui, en bonne mêthode, il fant commencer autrement. Nous venous en effet de le constater, la liste n'est pas mons autérieure aux représentations figurées que celles-ci à leur tour ne le sont aux conceptions des Tibétains. Telle est donc aussi la lilière qu'il conviendra de suivre Notre explication ne sera valable et satisfaisante qu'à condition de jeter un pont sur l'hiatus qui existe entre l'acception primitive du mut et son acception postérieure, et de nons faire passer sans effort, par l'intermédiaire des seulptures, du seus de rinchana à celui de abosse du ciduor.

Le point de départ de notre enquête n'est pas donteux. M. Senart a dépà remaiqué que «l'umisa paraît comme la coiffure royale- dans les textes bialimaniques relatifs aux cérémonies du sacie (rdjastya)<sup>(1)</sup>. Les anciens textes bonddhiques l'emploient également poin dénommer cette sorte de coiffure, moitié turban et moitié diadème, que portent tous les personnages de haute caste. Quand, par exemple, le 101 Bimbishta de Magadha vient rendie visite au Bienheureux, il dépose avant de l'abou der les emq iosignes de la royauté, a savoir l'usafsa, le parasol, l'épée, l'évental et les sandales<sup>(2)</sup>. Par suite, c'est son usafsa que le Bodhisativa se fait

O Vajas Samh, X. 8 — O Degacadans, p 147 Le Lalitaustara (p 135, f 11) emplose le mot in Auta, ratadème» comme un énjuvalent à avaiva — Pour unitémoi grage sumois modeine, cf Beavoir Lotas, p 6a;

apporter par son fidèle Chandaka (fig. 178 b, 180 a et 447) et qu'il lui rend quelques heures plus tard en même temps que ses antres parures (fig. 184-185); c'est lui que les dieux vénérent, en même temps que la mèche de cheveux qu'il contient, sur les



Fig. 445 --- Le type invo-gree me Bennus. Coll ction d' a Guiden, n Mardan Haute ir de l'utéte om 27

bas rehefs de Barhut<sup>(4)</sup>, lui que des donateurs adorent sur la figure 186. Ceci posé, que venient dure les textes quand ils nous assurent que l'enfant-Buddha, comme tout futur «grand homme», était à sa naissance usnisa-cirsa? La grammaire permet deux sens il était né cavec un turhon (sur) la tête n on plutôt cavec la tête (comme) un turbon n. Le bon sens écarte aussitôt la première alternative : car, dans le cas même des enfants qui naissent coiffés n, ce n'est tonjours pas de cet assemblage d'étoffe et de



Fic. hbG. — Mine ties.

Musle du Loure, n° 1. Hauteur : 0 m. 25.

pierreries que nous avons déjà eu à décrire<sup>(1)</sup>. D'autre part il faut avouer que la comparaison impliquée par la deuxième traduction ne dit absolument rien à l'imagination des Européens, Mais consultons la glose qu'en donne la liste des 80 signes secondaires : celle-

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 186.

ci déclare le Bodhisattva pariparnattandaga, «ayant le chef (mot à mot: le membre supérieur) pleinement développé». A la bonne heure, voilà qui devient intelligible. Cette bizarre expression ne fait donc qu'énoucer à la mode indienne le préjugé courant qu'un fort développement cérébral annonce l'intelligence. C'est aussi



Fig. 466 bis.
Profit by precedures.

pourquoi, dès leur naissance, les héros des contes sont dits chatrakatra-pirak<sup>(i)</sup>, cayant la tête en forme de parasol<sup>2</sup> ou plutôt «de ruche». C'est toujours la même idée sous une autre forme. Les enfants prédestinés n'ont pas le crâne étroit ou pointu d'un idiot

<sup>(1)</sup> Divyaradana, p. 2. l. 26; p. 58, 1. 3, etc.

ou d'un microcéphale : ils out une tête qui s'élargit en s'arrondissant par en haut. C'est tout, ou du moins il n'y avait à l'origine rien d'autre à chercher dans cette expression. C'est d'ailleurs ainsi que le commentateur pâli persiste à l'euteudre(1); et sans donte le saint Upagupta n'aurait pu donner d'autre explication à Açoka lui-même : car, de leur temps, il n'y nvait pas encore d'images du Buddha.

Fort bien, dita-t-on; mais alors comment expliquerez-vous que les sculpteurs gaudhauens aieut pu prendre et nous donner le change en traduisant graphiquement le terme d'usnisa par une protubérance cranienne? - Il n'y a pas lieu de l'expliquer, pour la bonne raison qu'ils n'ont jamais fait, ni songé à faire rien de pareil. Leurs œuvres sont là pour témoigner de la purclé de leurs intentions Qu'on veuille bien se donner la peine do les regarder. Toute leur initiative ne va qu'à décoiffer le Bodhisattva après son «départ de la maison », et c'est le moins qu'on puisse faire à quiconque prétend entrer en religion. Chacun sait en effet que, dans l'Inde ancienne, la vie religieuse se menait sans chapeau comme sans toit pour abriter sa tête. En quoi est-ce à piésent leur faute si, le turban une fois ôté (fig. 185 et 187) tout comme avant qu'il ne soit mis (fig. 447), on aperçoit le nœud qui rassemble les cheveux sur le sommet de la tête? C'est la mode indienne qui le veut ainsi(2). La preuve que nos gens n'y entendent pas malice, c'est qu'ils ont commencé par faire pour Nanda (fig. 234-237) ce qu'ils ont fait pour son demi-fière Siddhartha, et ils auraient agi de même pour un prince quelconque. Toute la dissérence, répétons-le une fois de plus, c'est que dans le cas du futur Câl ya-muni ils en demeurent la, et qu'au lieu de faire tomber son chignon, ils n'ont souci que de le traiter de la façon à leur gré la plus esthétique. En fait,

<sup>(</sup>i) Rays Davins, Dudogues, part II. p 16. n 4 "L'expression, dit le Com mentaire, se rapporte a l'ampleur soit du front, soit du crâne "

<sup>(\*)</sup> Cf ci-dessus, 1 II, p 98 et 186,

et ci-dessous, ch. xviii. S. 2. — Gest en ce sens que le chignon signalé par M. J. Il. Massull sur une stalue de Bodh-Gayl (J. R. A. S., octobre 1908. p. 1098 et pl. IV, 4) est «no new feature»

ce qui distinguait a leurs yeux la tête d'un Buddha de celle d'un Bodhisattva, c'est justement que le premier ne portait plus l'usnisa ou turban dont était coiffé le second. Tel est du moins le cas pour les premiers créateurs du type. Et ainsi nous restons fort déconcertés car une fois de plus il nous apparaît clairement que dans cette création qui, nous ne saurious trop le répéter, n'a rien dorthodoxe, les artistes ont travaillé à l'écart des docteurs. Textes et images sont encore indépendants les uns des autres, et nous demeurons, tenant d'une main la liste, de l'autre la figure 445, etc., sans apercevoir, à l'ârna pres, le moindre hen entre elles

Ne nous décourageons pas et suivons par anticipation (1) la destinée de nos statues. Bientôt nous verrons la gracieuse et classique oudulation do leur chevelure se rompre et se remplacer par une série do boncles toutes recourbées vers la droite Que s'est-il passé? - C'est ici que la liste vient à notre secours Evidemment les fidèles ont fim par être choques de la contradiction par trop fingrante de ce luxuriant chignon avec la condition religieuse du Maître et les récits des textes sur sa tonsure Dantie part ils se heurtent à la contume établie de l'ecole, à laquelle leurs yeux mêmes sont déjà habitués Le résultat de ce conflit est, comme dans toutes choses humaines, une cote mal taillée La liste traditionnelle des 32 signes, qui passée dans les saintes Ecritures, commence à sadapter à la conception du Buddha va fournir à cette transaction une base acceptable pour les deux parties Le donateur, au goût déja un tantinet hellenisé, renonce à raser selon la règle bouddhique la tête du Maitre, le sculpteur déja fortement indirnisc, accepte de lui appliquer le deuxième des 32 signes 4 savoir ales cheveux bouclés et tous tourués vers la droite. A la vérité cet accord est asser absurde al ne donne pas satisfaction \ la règle de l'ordre, qui exige la tonsure totale, et d'autre part ces bouclettes naturelles cher un nouveau-né, risquent de faire passer un adulte

<sup>( )</sup> Aous aurons à v revenir à prepos de l'histoire tu type du Bu l'lha (fp. 573 578

pour un nègre — ce qui n'a pas manqué!!). On voit ce qué l'esthétique y perd, on ne voit pas ce qu'y gagne l'orthodoxie. Et toutes ces objections sont en esset parsaitement valables: mais le propie des compromis, en art comme en diplomatie, est de ne contenter tout à sait personne; et surtout, qu'on cherche: une autre explication de la transformation qu'a subie le type du Buddha de la sigure 445 à la sigure 578: pour nous, nous n'en voyons pas et nous désons qu'on en trouve une, à moins qu'on ne veuille revenir à l'a hypothèse africaine » du Buddha négroide.

Nous ne sommes pas au bout de nos remarques : ce que le moyen terme adopté a de plus boiteux, c'est son exécution. Ce n'est pas seulement la tête du Bienheureux que les apprentis indiens de nos sculpteurs recouvrent des fameuses boucles : ils font encore machinalement courir celles-ci jusque sur le chignon. Il n'est guère admissible que ce soit par incompréhension et imbécillité pures : mieux vaut croire que la silhouette de la tele du Maître surmontée de cette masse capillaire arrondie était déjà une tradition acceptée dans l'école. Ce qui tendrait à le prouver, c'est que, sur certaines têtes dont la chevelure reste oudée, les ondes so répandent avec non moins de maladresse par-dessus la touffe qu'elles étaient eensées former (cf. fig. 448-449). Les épigones du Gandhara so sont bornés à remplacer par un semis de boucles ce débordement do vagues qui avait déjà submergé le chignon. Ce faisant, ils out conservé le renstement de ce dernier, alors qu'il n'avait plus aucune raison d'être, avec la même servilité que leurs successeurs de l'Inde et de l'Extrême-Orient ont reproduit depuis la difformité ainsi produite. Car Burnouf le fait très justement observer: avec les courtes boucles, la protubérance qui couronne la tête des figures 578, 579, etc., et do toutes les images postérieures ne peut plus être due au rassemblement de la chevelure sur le sommet du crane :

aétéreprésenté avec des cheveux laineux, comfine un nègre», ef ci-dessus, L. II., p. 284.

<sup>(9)</sup> J. Ferentsson, dans la 2º édition de Tree and Serpent ll'orship, pose encore la question de savoir «pourquos le Baddha

rectte Éminence doit donc appartenn au crâne même n Ét en effet, la routine des imitateurs gandhânens vient de créer de toutes pièces la bosse de lucusa, dans lacception bouddinque et posterieure du mot Quant aux créateurs du type, ils ne sont, encore une fois, pour rien dans cette grotesque déformation Ce serait leur faire tort que de les en accuser, et ils ne comprendi uent pas davantage qui on leur sit compliment davoir su dissimuler la dissormé de



Fig. 44 - Lr soumest des remes (ef fg. 178 180)

B tsh Museum Hanteur om aå

lumasa sous un crôbyle à la grecque() La question ne se posait pris pour eux Eu revanche, elle simpose à tous, aussi bien artistes qu exégètes, à prittir du jour où une malfaçon de leurs piles imitateurs fait surgir sur la tête du Maître, à la place du chignon qu'il portuit comme tout le monde, une protubérance d'un caractère anormal

Voici en esset que sosse à nous la transition cherchée, et il est à penno besoin d'indiquer par quelle pente invensible, et cependant

Cf Budih Aunst p 140 6d anglaise p 163 165

ırrésistible, elle nous mène au but proposé. Que la liste des 32 signes sût déjà en train de voir s'obscurcir sa destination commune de manuel astrologique pour tourner au memento d'iconographie bouddhique, c'est ce que l'emprunt par les sculpteurs du second et du trossième d'entre eux — ceux des frisons et de l'arna — vient de nous prouver. Par un procédé concomitant, quoique inveise, donateurs et docteurs devaient être fatalement amenés à y chercher des noms pour les caractères marquants des images. Or rien n'était plus visible que la bosse ainsi tardivement poussée sur le crâne du Buddha : et d'autre part la langue manquait naturellement de mot pour une anomalie aussi inopinément improvisée. Comment n'aurait-on pas été tenté de lui assigner justement le premier terme technique de l'énumération - terme d'ailleurs assez ambigu et dont le plus clair était qu'il se rapportait à la tête? On conçoit qu'à cetto tentation aient d'un commun accord succombé interprètes chinois, tibétains ou européens, jusqu'aux plus modeines; et parmi ceux-ci - battons notre coulpe - nous avons été des premiers à oublier dans nos études d'iconographie la sago réservo avec laquelle M. Senart protestait encore que e la valeur propre du mot ne permet pas de considérer ce sens comme primitifitin. Nous ne voyons d'ailleurs que des avantages à garder un terme si commode, et il n'y a pas à discuter des mots quand on convient de leur sens : tout ce contre quoi nous voudrions mettre le lecteur en garde, c'est qu'il croie, ce faisant, parler un pur sanskrit.

Est-ce à dire qu'il faille à présent tomber dans l'autre extrême et soutenir que quiconque désigne par usatsa ce que d'aucuns se plaisent à appeler « la bosse de sagesse» du Buddha ne fait qu'employer le jargon archéologique moderne? Rien ne serait plus exagéré. Disons seulement qu'il parle une sorte de sanskrit houddhique fortement influencé par les monuments. Les témoignages tibétains et chunos sont là pour prouver que le mot avait pris de bonne heure

<sup>(1)</sup> Loc Ind , 1" ed . p 151; 2" 6L. p. 12%.

figurés quand le futur Buddha se fut coupé les cheveux avec son epée, « ils ne furent plus longs que de deux doigts et, bouclant tous a droite, ils s'appliquèrent étroitement à sa tête, et pendant toute sa vie ils restèrent de cette même longueur (1) », si bien que désoumais il u'ent plus à les faire londre Mais, à l'appui de cette conception nouvelle, on peut citei mieux que des textes, des faits concrets Tous les pèlerins chinois ont vu vénérer dans la vallée de Kâboul un inorceau d'os d'un blanc jaunâtro, large de quatre ponces, encore percé des trous laissés par la racine des cheveux (2); et cette relique passant pour avoir jadis formé l'issiéa du Maître! Telle est la crédulité et l'inconséquence de l'homme en tant qu'animal religieux

C La combinaison — Mais il faut renvoyer à plus tard toute consideration d'ordre lustorique (9) et nous borner ici à tenter, après l'anniyse, l'a synthèse i conographique de la tête du Buddha II en est d'elle comme de toutes les œuvies que nous avons jusqu'ici étudiées de l'école gaudhârenne. Le premier examen y décèle la coexistenco, voire la collaboration constante de deux éléments essentiels, l'un d'origine hellémistique et l'autre de provenance indigène. On pourrait soutenir que tel est déjà lo cas de la prétendue protubérance osseuse qui couronne le crâne. Nous venons en fait de la voir sortir d'une tentative de rapprochement entre l'ait classique et la doctrine bouddhique, entre les conceptions locales et les procédés

(\*) LA BEER chap III, Sove I un (trad Bell p cvii trad Chavannes p 49 50) Hidan-Tsang (Mem , 1, p 102, Rec , I p 67 WATTERS, I p 128 et 135) Yi TSUG, Relog Em, p 2h et 265 Con traster la stare du Bolhastiva» que lluan tsang a vu egalement réverer au Konkan (Rec, II) p 254) et quu, elle represente lumina au sem originel, le même qui I a à Barhut (cf plus haut I p 364, et II, p 86 et 291)

(\*) Pour l'évolution du type du Buddha et notamment les diverses façons dont a été conçu et figuré l'ususa, voyez ch xym

O G Adana I atha, p 64, your aussi Bernsow Louis, p 866 Il est curieux à ce propos de remarquer que le laksama concernant les cher eux manque aux listes pales et au Dharmasaugrafia Il usanqueruit également nous fait savor M de La Vallée Poussin dans les ouvrages d Asanga Mattrèya

occidentair. Si le Buddha avait tant fait que de conservei ses cheveux, que du moins ces cheveux fussent pareils à ceux que limagination indienne en était venue à piètei, sur la foi d'un manuel d'astrologie, à son type humain idéilí Cette concession mutuelle n'aboutissait évidemment pas, nous l'avons reconnu, à un résultat parfaitement oithodoxe, puisque ce dernier signe du laique persistait sui le crine d'un clerc du moins elle atténuait quelque peu la flagrante opposition entre les textes et les usages de



Fir 448 — Tere no Bunous

Collection des Guides, à Mardan — Hauto r om 20

la secte d'une part, et, de l'autre, les caractères extérieurs de la figure du Maître. Tout le reste de la lête est le fruit d'une combinaison analogne de traits empruntes des deux mains. L'influence étrangère a apporté avec elle le «profil giec» du nez, le ferme dessin des yeux et de la houche, et, dans les modèles les plus anciens, l'ondulation de la chevelure. La tradition et la contume du pays ont fourm (sans parler de la tendance à arrondir I ovale du visage (1), et en attendant la schématisation des houcles) la forme et

<sup>()</sup> Of plus bas p 357

l'emplacement du chignon, le signe entre les sourcils, enfin le lobe distendu et béant des oreilles. Hetenez ce dernier détail : c'est propuement le seul qui soit réaliste. Le reste n'est que la combinaison d'un idéal grec et d'un idéal indien, un mélange d'Apollon et du Punsa; et le caractère presque purement idéaliste de cette figure ne tardera pas, comme nous verrons, à lui donner quelque académique froideur.

Ainsi se recompose le type que nous venous de décomposer, car l'art partage avec la nature le ilon mystérieux de fondre en un tont cohérent, voire vivant, les caractères les plus disparates. Mais ce qui nous importe surtant ici, e'est que le type du Buddha -- on n'en pent plus douter après l'avoir vu naitre - n'est en définitive que le type royal et divin que nous avons dejà un servir pour le Bodhisattva; seulement il a été déponillé des insignes laïques du \* 2 pouvoir et de l'opulence temporelles. Là réside tout le secret de la transformation. L'tant donné une figure de Siddhartha, ôlez-lui du front son turban, des oreilles ses boncles, du con ses colhers, vons obtiendiez tout naturellement une tête de Çâkya-mum. A la riguem vons pourrez même oublier, sur la lèvre supérieuro, la fine moustache qui s'y joue et que vous trouverez, à l'antre bont do l'Extrême-Orient, après avoir passé par la Sérinde (1), encore dessinée au pinceau sur le fond d'or des idoles japonaises (cf. fig 189, 197 [et les autres panneaux du stape de Sikri], 326, 583, etc): le résultat n'en sera pas changé pour si peu, tant les anties «signes» sont pareils. Voulez-vous en faire l'expérience? Des exemples matériels vous permettront de saisir le procédé sur le vif. C'est ainsi que la figure 450, qui est d'un Bodhisattva, à présent que les boucles de ses orcilles sont brisées, ne diffère en rien de la figure 449, qui est d'un Buddha, sauf par l'abondance plus luxuriante de sa chevelure. Ou encore prenez la face détachée et malheureusement détériorée (l'arna a presque disparu par suite de

<sup>(1)</sup> Cf Idikutschart, p 136, Chotseko, pl 17 et smy

l'usure de la pierre) de la figure 451. Si vons fates attention au cordon de perles ferme par un méduillon qui euserre le chignon



Ftg 449 — Têre ve Beddund Muses de P shawar Protesant de Sahri Bahiol Foa if s da D. B. Srooms

t la base, point de doute, cest un Bodhisallia, futes suiter ce byou d'un coup de ciscau ou, plus simplement, faites en abstraction par la pensée et non moins indubitablement vous êtes en présence d'un Buddha (1) Ce n'est pas plus difficile que cela, et toute la différence git dans ce détait unique Conclusion dans l'école du Gandhara, la tête du Buddha est celle du Bodhisattia, moins ses parmies

Il Le cores ou Buddin. — Entre celin-ci, qui est prince, el celui-là, qui est niome, le contraste s'étend d'uillems a toute la personne, depuis la tête, désormais toujours découveite au soleil et à la pluie, jusqu'aux pieds toujours nus dans la poussière ou la boue du chemin À prendre les choses d'ensemble, nous constaterois même un changement beaucoup plus marqué dans le corps quo dans le chief des deux suprêmes incarnations du religieux et du laique (comparez les planches le et ll) Gela tient avant tout à l'aspect nouveau du costume, devenu beaucoup moins l'elio ot flottant et qui, en peinture, pour soulignei encore l'opposition, changerait de couleur en même temps que de coupe Au vêtement non moins qu'à la forme corporelle devra donc cette fois s'appliquer notte patiente analyse, et dans l'un comme dans l'autre, nous con tinuerons, il va de soi, à relever le même double élément liabituel, l'un indigène à l'Inde et l'autre émané de la Grèce

A Les signes corporels — A la vérité nous n'aurons pas grand état à faire ici des ai laksana qui conceinent, selon le goût indien, le corps du futur agrand homme? Tout d'abord la plupart sont peu caractéristiques, et, là même ou ils différent sensiblement de notre conception de la beauté, ils ne vaudront d'être relevés que dans le prochain chapitre quand nous étudierons ces statues au point de vue esthetique? Il leur étut d'autant plus difficile de prendre une valeur iconographique que l'ampleur de l'habit monas

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Il est il ailleurs plusieurs fo sarrivé qu'une d'straction du sculpteur a laissé subsister cette cordelette autour du chi

guon du Bud lha (cf fig 189 197 210 242 243 etc 326 -452 etc) (9 Cf et dessous p 354 et suiv

tique les cache presque tous 1 nos yeux. Celui ci ne laisse guère en effet 1 découvert, outre la tête que les mains et les pieds. A la vérité la planto de ces deriuers serait au moins ornée du signe pro



Fig 550 — Tère de Boon sattra ises de Peshamor Provenant de Sal Bahlot Fo de S Aurèl S = (3 \*)

phétique de la roue mais cette marque ne se pouvait apercevoir que dans le cas où le Buddha est assis les jambes croixées et la plante des pieds retournée en dessis à la façon indienne. Or il est infiniment rare que dans ce cas l'école ne dissimule pas au moins ancienne.

ment<sup>(1)</sup>, les pieds du Maître sous les plis de son manteau (voir pourtant fig. 79, 405-408, etc.). Nous restons en tout cas bien loin des vingtaiues de signes qui dérorent les saintes empreintes du pied du Maître sur les représentations singlialaises ou indo-chinoises modernes<sup>(2)</sup>. Ce n'est pas que ces «pieds sacrés» fussent inconnus dans la région du Nord-Ouest. Fa-hien et Hinan-tsang en signalent au Swât de rupestres que le regretté colonel Deane avait cru rétrouver et sous lesquels une inscription ancienne stipule qu'il s'agit bien des « vestigia» du Buddha Çâkya-muni: mais, comme à Barbut ou à Sânchi, ils ne portent toujours que la seule empreinte de la roue<sup>(3)</sup>. En revanche cette marque dans les nagges de l'école finissait par avoir gagné la main, si nous en croyons quelques exemples, d'ailleurs d'assez basse époque, comme celui de la figure 197.

Mais il est un autre signe qui intéresse encoro le pied commo la main et sur lequel n'ont pas manqué les spéculations des archéologues modernes. D'après leurs dires, le Buddha amait été, solon les Indiens, une sorte de palmipède et même de ptérodactyle! L'assertion est au moins surprenante et appelle d'autant plus vérification que l'exemplo de l'unisa nous a rendus justement méliants à l'égard des opinions toutes faites. Que disent en dernier appel les textes? Sculement ceci, quo du futur grand homme «les mains et les pieds ont aux doigts des réseaux ». Il faut avouer que l'expression

<sup>19</sup> Cest là un point de chronologie sur lequel nous surons à resenir ciilessons

O Voyez par exemple I. Foresteres, le Siam ancien (Anades du Usacée Guitet, 1 NMI) 1, pl NMI, 1 NMII, 14 et I. Fran, R II R, NXXIV. 1896, p 202, Mil, Irctians, Comptes readus de IAcad des Internyl 2, 28 mm 1897, etc. Nolons de suite que tous cer documents enterdent et representent nettrement le jul sur les dioptis de pred par ment le jul sur les dioptis de pred par

un résern de lignes régulièrement enroubles en spirale Voyez encore Bussour. Lotus de la Bonne I or, p. 622 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Devie, J. R. A. S., 1898, p. 460, Biblion, dans Amerger der phil-hat Clause, benne, 3 fo. 1898; ef Taines, chain, et linaversio, flee, 1, p. 123. Nous ne nous rappelone pas davoir viees pieds di Baddhi, si fréquents dans l'anciennes colle in henne, sur autein lesserbel gradificaren. Mais, en matière de mographie, a lue fuit pure de rein.

n'est pas des plus claires D'autres passages la glosent un peu chez lui, nons dit-on, les extremités sont «couvertes», «superficiellement couvertes» ou «décorées» de ces réseaux<sup>(1)</sup> Cela ne nous avance guere plus Heureusement la liste des 80 signes secondaires, à



Fig 4.55 - Face De Budding ou de Bon sisteres (7)
Muses de Lahore nº 605 Hauter om 95

laquelle il faut toujours aller demander le commentaire explicatif des 3a signes principaux, entre dans plus de détails Elle stipule a l'éendroit correspondant que «les lignes de la main sont douces égales, profondes, non zigzaguantes, régulèrés » Voità qui est, cette fois encore, intelligible et taisonnable dans ce petit bréviaire

O Millyrna ilita (Dugaced em. p. 56. i. 21) pilitatinā anad ilia (Lalita-cistava p. 318. l. 14) pilebi citra (Mahareta II. p. 363. l. 1).

à l'usage des tireurs d'horoscopes, il est question de ce réseau des lignes de la main, dont de tout temps la chiromancie et, de nos jours, le service de l'identification judiciaire ont tiré le pauti que l'on sait. De même que tous les poils du corps du futur grand homme poussent également espacés et tous tournés dans le même sens, de même le réseau de lignes qui couvre l'épidei me sur la face interne des mains et des pieds se fait remarquer, comme il était à prévoir, par sa régularité parfaite. Il n'y a pas de trace de emembrance dans tout cela: et d'ailleurs, comme Burnouf en a déjà fait la remarque, jdla n'a pas ce sens en sanskrit<sup>(1)</sup>.

Dès lois la même question se pose que tout à l'heure à propos de l'usnisa comment a-t-on pu prendre ainsi le change? A la solution de ce problèmo nos sculptures apportent, croyons-nous, une utile contribution. Les partisans du Buddha palmé pourraient en effet s'imaginer y trouver la confirmation directe de lenis vues. Pour une raison technique que nous verrons bientôt (2), rares sont les statues qui ont conservé leurs mains. Toutefois il en subsiste quelques exemples avec la paume tournée vers le spectateur. Oi il est nettement visible sur le Bodhisattva de la planche I comme sur le Buddha de la figure 452 que les premières phalanges des doitgs sont réunies entre elles : Le voilà bien, dira-t-on, le jala des textes... - Erreur: il n'y a là, à notre avis, qu'une mesure de précaution imposée au sculpteur par la fragilité de sa matière. Vous surprenez nettement sur la figure 453 le procédé auquel il a dû forcément avoir recours. Dans ce seluste trop prompt à se déliter, il n'a pas osé entreprendre de détacher entièrement les doigts. Il a même profité du fait que le métacarpe restait myisible au spectateur pour le dégrossir à peine, afin de pouvoir évider, modeler, creuser la face autérieure sans trop compromettre la solidité de l'ensemble. Il a d'ailleurs en beau faire, l'inévitable accident no s'en est pas moins, comme on peut voir, partout produit...-

<sup>1)</sup> Loc land , p 574 - e Cf et-dessous, p 348

Mais dira-t on la seconde explication n'exclut nullement la première. Où est la preuve qu'en soudant ainsi les doigts de son person nage l'aitiste n'avait pas encore dans l'esprit une autre préoccupation que celle de réassir un tour de son métier? — Gette preuve



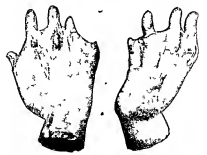
F c 52 - B DDBA F1 VI LE GESTE QUE E SSURE

la voici cest qu'il n'a jamus traité de cette munière que les mains presentées en porte-à faux Jumais celles qui se trouvent dans des conditions d'exécution différentes ne portent la moindre trace d'une haison quelconque ménagée dans l'intervalle des doigts. On peut le constater à chaque fais, et autant de sois qu'on le voudra, sur la main gauche de la planche I et des figures \$\, 156\, 48\, etc.\, comme sur la main droite des figures 79, 197, \$\, 46\, etc.\, Le sculpteur gandhàrien n'a jamais \( \text{palmé} \) \( \text{palmé} \) \( \text{que les mains détachées et avancées de ses statues, et il ne l'a fait que contraint par des nécessités spéciales de facture. Telle est l'évidence des monuments.

Geci bien entendu, une double remarque s'impose. D'une part ces mains aux plialanges réunies sont de beaucoup les plus visibles puisqu'elles venaient au devant du spectateur. D'autre part le réseau des lignes de la pamme et de la face interne des doigts était beaucoup trop fin pour pouvoir être reproduit sur la pierre. Comment n'aurait-on pas été dès lors tenté - ainsi que nous le sommes encore aujourd'hni - do transporter à ces fausses membranes, qui erèvent les yeux, le nom des invisibles réseaux mentionnés par la liste des signes? Assurément il semble que l'Inde se soit cette fois formellement refuséo à ce contre-sens, que le commentaire pali écarte encore. Mais les nouveaux et peu experts convertis de la Haute-Asie, mal au courant des idées et des contumes indiennes, n'en étaient pas, devant les modèles d'idoles importés de leur terre sainte, à une erreur d'interprétation près(1). Comment d'ailleurs auraient-ils pu y échapper? N'était-ee pas pour eux chose entendue d'avance que dans le corps inessable du Bienheureux aucun trait ne devait rester sans portée symbolique et sans explication traditionnelle? Aussi en vint-on rapidement à croire, en Sérinde, en Clune, au Tibet, que les mains et les pieds du Bienheureux étaient palmés de naissance. De ce fait on rencontre tous les jours des témoignages nouveaux et certains Citons par exemple cette main de bois retrouvée au Toursan par M. von Le Coq et dont les doigts, si on l'avait voulu, auraient pu être à la rigueur complètement détachés dans cette matière moins friable; ou, trait plus convaincant encore et même péremptoire, les « peaux » que MM. Grunwedel

<sup>(9)</sup> Nous avons déjà dû signaler et-dessus, t. H., p. 282, leur singulière méprise au sujet du lobe des oreulles.





i a \$53 -- Us y ensers n'ey Bonnus (180 s aspects) Mus e n'e ropolita de New-York II ut r 0 m 2

et von Le Coq signalent entre les doigts des Buddhas sur des peintures de Qonntoura, de Qyz] et de Biziklik (!). Ainsi dès le ve ou ve siècle l'opinion aujourd'hui professée par la majorité des entiques européens, mais que ce qu'on est convenu d'appeler le Bonddhismo du Sud ignoie ou repousse (!), s'était accréditée dans celui du Nord. Ce fait ne crée qu'une présomption de plus en faveur de la théorie qui place à l'origine de cette idée sangrenne me fausse interprétation d'un procédé technique du Gaudhára. Ce n'est pas le premier cas que nous ayons relevé de la réaction des monuments figurés sur la tradition bonddhique.

B. L'habit monastique. — Quand nons aurons, d'antre part, rappelé, outre la suppression des sandales<sup>(5)</sup>, celle des bagues, bracelets et colliers, nons n'aurons encore fait que noter la disparition des signes du laïque»: il nons reste à voir apparaître sur le corps du Bodhisattra lo costume caractéristique du moine pour acherer sa transformation eu Buddha. La meilleure manière de saisir le mécanisme do cette métamorphose est do nons reporter au moment même où elle se produit. On se souvient de l'ingénieuse mise en scène de la légende, en soi su parfaitement vraisemblable. Sa fuite nocturne et éparduo a conduit le jeune prince en pleme forêt; aussi est-ce au profit d'un chasseur, un des rares humains qui hantent la djangle, qu'il se débarrassera do ses vêtements de soie (cf. fig 187 b). En échange il recevra les siens; et ceux-ci, faits d'une bure grossière et passée à la teinture la plus économique, siéront tout naturellement à un religieux mendiant. Ce n'est pas

<sup>(1)</sup> Chotscho, pl 18 et surv , 57, Alth Kultst Turk , p 14, 154, et cf fig 339 et surv

O Ruys Davins Dialogues, part II, p 16, n 4 et 5 il est vrai que l'explication du commentateur n'est pas des cation du commentateur n'est pas des plus claires (mais ef la note ci-dessus, p 3o6, n 2) En outre il professe que les dougts du Buddha ctanent tous de la

même longueur least à notre gré fort degrécieux que reproduisent doulement toutes les mages indo-chinoises modernes, mais que le Bouddhisme du Nord semble en revanche avoir ignoré

con L'eccle se montre sur ce point plus infransigeante que la règle du Vioaya comparez le Mahàtagga au chapitre des chaussures (v. 1-8)

en effet par hasard que ce coureur des bois porte un costume de couleur tannée, d'un brun rougeâtre; c'est le cas de tous les gens de sou espèce et, en général, de tous les gens de basse caste, à commencer par les bourreaux (1). On conçoit que le Bienheureux ait justement adopté ce genre d'étoffe pour son ordre de moines mendiants, en raison même de la modicité de son prix et de l'humilité de sou usage. Du moins nous ne voyons pas que cette tradition puisse avoir un autre sens, si l'on veut qu'elle en ait un. Nous le



Fig. 154, -- a. Bonnisartra; d. Benoua; c. Moive.

croirions d'autant plus volontiers que les moines n'ont bientôt plus voulu se contenter d'une explication si simple. Il arrive à propos du kaţaţa la même chose qu'à propos de la tonsure: la même loi de surenchère dans ce qu'on croit être l'édification fait inventer, à colté du dere danhier, de deve chasseur. Nauxanne d'yè ar plus hant comment le Buddhe-carita veut que cet être surnaturel ait adopté, ontre la couleur, jusqu'à la coupe de l'habit monastique; et comment la Nidâna-kathâ fait directement apporter au Bodhisattva par une

da n° 485 et les bourreaux des n° 3;3, 368, etc. C'est ce qu'on est venu à appeler jusqu'en Europe la couleur Lhakhi.

<sup>(1)</sup> Nicasenti hi candala Lasayani sada, ditle Mahatamsa, v. 57. Cf. lescanacarudu Jataka n\* 469, le roi partant pour la chasce

divinité unie les truis pièces de son nouveau costume parmi les huit ubjets nécessaires nu religieux (0. Par une sorte de renversement de l'ordre logique des choses, c'est aux règles qu'il n'a pas encore édictées que se conformerait par avance le futur Buddha. Aussi bien les mêmes textes n'ont-ils pas craint de lui mettre déjà sons les yeux, à titre de modèle, un de ses bhilsu avant la lettre (cf. fig. 353)1

Ces raffinements et ces retours de la tradition sur elle-même n'ont d'ailleurs d'autre hut que de nous garantir que, dès le début, ponr ce qui est du vêtement, le Maître n'est que la contrepartie sidèle de ses disciples: et si cela est historiquement peu vraisemblable (car enfin il faut bien laisser à la règle le temps de s'établir), il n'est pas contestable que ce ne soit vrai plastiquement, du moins au Gandhara. A partir du e départ de la maison », nons nyons vu le Bodhisattva adopter dès avant la Bodhi l'habit de ses futurs moines. A leur exemple, il porte iléjà le tri-civara qui, à la différence du costume laque, était compté comme fait de trois pièces et non de deux; dans ce cas non plus oa no faisant pas entrer en ligne de compte la ceinture - longne, nons dit Yi-tsing, de ciaq coudées et large d'un doigt - qui relenait le long pagne autour des reins. Deux de ces vêtements étaient d'ailleurs foit semblables à ceux que nous avons vu portei aux rois, aux dieux et aux Bodhisattvas. Seulement celni "de dessous" (antara-valsala), an lieu de tomber en pointes, est coupé droit, comme un jupon, «à quatre travers de doigt au-dessus des chevilles (\*) ». Gelui «de dessus» (uttardsanga) descendait du con jusqu'au genou en laissant également l'épaule droite découveite. Mais le vêtement de sortie spécial au mome était la sanghdti, le grand manteau dans lequel il s'enveoppait tout entier(3). Aussi n'aperçoit-on guère que lui sur nos

<sup>(1)</sup> Cf i I, p 36g, et t II, p 270 et 333, n 1

<sup>(\*) 11-</sup>TSING, Rec., p 76 et 54 - Pout les savants atrangements auxquels se

complaisaient les laiques et qui étrient interdits aux moines, ef Cullaingga,

<sup>(9</sup> On montrait encore au vu' siècle

striues Cependant celles qui sont debout laissent voir nettement par en bas le boid inférieur du pagne, et anssi (quand le mantean est fortement relevé, comme il arrive souvent, par la main droite),



Musee d. Lo vrs 1\*12 Provenant d. Srelt Hatteur om 38

au-dessous de celle ci et à la hauteur du genou, un tout petit con du bas de l'uttardsanga (cf. pl. II, fig. 195, 257) Enfin, chez les images assises avec l'epaule droite découverte on voit encore parfois le haut de celui ci depasser, en s'appliquant étroitement sur le sein

d'uns la vallée de K4boul «une fine étoffe de colon d'un jaune rougedtre» qui aurait été la sanghati du Bienheureux (Hittan

droit, le bord supérieur plus lâche du manteau (cf. fig. 79, 405-408, 459, etc.).

Tel est l'habit que le Bienheureux partage avec sa communauté. ll n'a rien au fond que d'indien. Est-ee la peine de signaler qu'il n'y a en même temps vien de plus gree dans la forme? Le lecteur est peut-être las de cette constatation indéfiniment répétée: mais nous ne pouvons empêcher l'éternel compromis « gréco-bouddhiquen de se reproduire en toute occasion. Cette fois encore l'artiste gandharien n'accepte les modes indigènes qu'à condition de les accommoder à sa manière, et sous son ciseau la sanghati prend aussitôt des airs d'himation (cf. pl. II). Nous n'insisterons pas ici sur l'exécution extraordinairement hellénisante de ces souples et vigoureuses draperies, d'autant que nous devrons y revenir bientôt à propos de l'ensemble des images (1). Car leur magnificence n'est pas le privilègo exclusif du Maître. Lo sculpteur les soigne peut-êtro un peu plus sur la personne du pasteur, mais il ne les refuse pas au reste du troupeau. Le résultat le plus topique de cette impartialité est déjà inscrit dans toutes les scènes figurées que nous avons vu défiler sous nos yeux à partir du moment où la premièro prédication (fig. 220) cut fondé la Communauté. Il se résumo d'un mot : le corps du Buddha est un corps de moine.

Ill. La statues du tipe. — En somme, à nous qui abordous les statues après les bas-reliefs et les images du Bienheureux après celles des laiques et des religieux, la recette pour fobriquer un Buddha se présente de la façon la plus simple (cf. fig. 454). Vous prenez un corps de moine, sur lequel vous entez une tête de prince — on, ce qui revient au même, de dieu — après l'avoir prélablement dépouillée de ses bijoux. Tels sont les deux éléments suffisants, mais nécessaires. N'était la tête, la confusion ovec les simples

<sup>01</sup> Cf plus bas, p 350

bhiksu serait mévitable : reportez-vous seulement à la figure 236, et vous vous rendrez compte de l'incapacité où vous tomberiez de distinguer le Maître des disciples, sauf parfois à son siège plus clevé et a ses dimensions plus grandes(") Sans le costume monastique, il est des cas où vons seriez non moins embarrassés pour discerner le Buddha d'avec le Bodhisattva, la surtout où l'artiste a oublié, comme il arme, un cordon oifévii dans les cheveux (cf fig 452) ou sur sa lèvre superieure une monstache (fig 583), smon même les deux a la fois (fig 210, 326, etc.) Car il n'est pas douteux qu'artificiel ou naturel, l'un et l'autre de ces ornements, si deplacés chez un cramana, no soient un héritage que le Buddha des sculpteurs a gardé de sa jeunesse · ainsi l'insecte parfait conserve toujours quelque chose de l'aspect antérieur de sa chrysalide Mais joignez ensemble les deux éléments, si disparates qu'ils soient, d'une tête de larque sur un corps de clerc, et cette seule combinaison vous fournit aussitôt une individualite iconographique suffi summent nette pour répondre a tous les besoins

Buddha et moine — On devine tout de suite l'avantago que pro curait à l'école ce moyen commode de distinguer les types theoriquement identiques du moine et du Buddha. On le sentira mieux encore si lon se iappelle que non seulement la figure du Buddha, mais celle même du bhikui ne privait pas sur les sculptures de l'ancienne école indienne<sup>(5)</sup> Or si l'on entievoit les raisons de l'absence du premier, celles ei ne sont pas valables pour le second Aucun prestige personnel, aucun usage fut loi u'interdisuit aux sculpteurs de Barhut et de Sânchi la représentation des moines qu'ils condojaient tous les jours. On s'êtera difficilement de l'esprit que la confusion imminente entre les deux types n'ut pour une bonne part déterminé les artistes de l'inde ceutrale à s'abstenir de l'un comme de l'uttre. Pour des gens aussi an fuit des

<sup>()</sup> On comparez sur la figure 192 le mome du plastre - () Cf ci-dessus 1 H p 276

usages indigènes et aussi fortement imbus de la tradition, tout moine eût été forcément en sculpture ce que des textes postérieurs assurent qu'Upagupta était dans la réalité nun Buddha, moins les signes (1) n; mais, sous un ciseau indien, ces signes mêmes, seul élément de distinction, se seraient réduits en tont et pour tout à la presque imperceptible *dryd* entre les sourcils. Aussi, lors même que l'école indigène, ainsi qu'il arrive à Amaravati (fig. 228), a surmonté une partie de ses scrupules et s'est décidée à figurer des moines, on conçoit qu'elle continue à hésiter à en faire autant pour le Maître; si fortement que, pour la clarté de ses récits sur pierre, elle sente le besoin de son image, elle se résigne à ne toujours le représenter que symboliquement. Avions-nous toit de vanter par comparaison la liberté d'allures qu'assuro à la sculpture du Gandhâra le solécisme religieux qu'elle a une bonne fois commis en prêtant au Buddha uno tête chevelue et qui le dissérencie immédiatement de sa communauté?

Si la peinture contemporaine de ces idoles et de ces bas reliefs n'était malheureusement perdue, nous enssions, selon toute probabilité, trouvé à l'œuvre encore d'autres procédés de différenciation. Nous n'entendons pas seulement parler do la couleur tradition-nellement dorée de la peau du Bienheureux: celle même de son vêtement, si l'on en eroit l'Apoldiaddina, eût été tout à fait exceptionnelle. On ne se serait pas borné à lui choisir une nuance spéciale parmi les nombreuses teintes, allant du brun rouge au jaune orange, dont le ldsdya était et est encore susceptible selon les pays et les produits finctoriaux employés. C'est le blanc, c'est-à-dire la couleur des laïques, qui aurait été celle du trictiana du Bienheureux<sup>(2)</sup>. Faut-il voir dans ce costume inattendu un de ces contrastes violents qu'imposent les nécessités scéniques et en chercher l'origine dans l'influence des représentations théâtiales où

<sup>(1)</sup> Alaksanako Budihah (Divyaradána, p. 34g et suiv.) (2) B Faurait mênic pariages, avec le

seul Mahákáçyapa, ef *Durguenduna*, p 395, et plus haut t 11, p 91 — Tel n'est d'ailleurs pas le cas sur la bg 536

l'on ne craignait pas de mettre en scène le Buddha? On ne peut qu'en être fortement tenté quand - en dépit de la banalité de



his 456 - Proons eventurers Sur le socie ferriegrou de floudingeren, 1194 pourreire. Intial Vascum Hauteur om gu

l'expression - on lit dans tel drame d'Açvaghosa que le Bienheureux brillait e comme la lune e au milieu du cercle de ses disciples!

<sup>&</sup>quot; Il I these Dis Caripatraprakarana ein Drama der Arraghora ( Sit ungeb der

Rough Press Hadenie der Hitten-#45fen, 1911 Will p 317

constitue l'originalité foncière du Buddha et lui crée une place spéciale parmi tous les Indiens, tant elercs que laïques. Ce avec quoi nos esprits européens ont le plus besoin d'être familiarisés, c'est avec ce jeu de ressemblances et de distinctions, avec les raisons profondes de telle ou telle nuance, avec la portée de tel ou tel détail corporel on vestimentaire. C'est aussi pourquoi nous n'avons pas craint de pousser à sond cette étude. Pour ce qui est de la forme, elle parle suffisamment à nos yeux; ce serait devant un public indien qu'il conviendrait d'insister à leur tonr sur les plis des draperies ou les ondes des cheveux, aufant de détails étranges pour son goût et qui nous sont au contraire intelligibles de naissance. Tout au plus trouverions-nous à discuter sur la question du dosage des deux éléments, indigène et étranger. Dans le costume, par evemple, la façon de le traiter est seule grécisante; au contraire, la structure presque entière de la face est emprantée au répertoire hellénistique, et elle ne garde de proprement local, avec la lour-deur de la mâchoire inférieure et la déformation de l'oreille, que le signe entre les sourcils: et pourtant qui pourrait dire que la tête est plus grecque qu'indienne, on le corps plus indien que grec? Le fait est qu'on retrouve, ici, comme partout, ce balancement des deux éléments bétéroclites dont l'équilibre nous a toujours paru marquer l'apogée de l'école gandhârienne. Jamais d'ailleurs le terrain d'entente n'avait été plus solide sous les pieds des artistes comme des donateurs; des deux parts ils marchinent sur la croyance communément acceptée que les images du Bienheureux devaient réaliser la perfection de la beauté physique, intellectuelle et morale. Mais, bien qu'un esprit nonveau commençat à souller d'Occident, le vieil idéal monastique de l'Inde ancienne ne, pouvait être complètement éliminé de la conception du Buddha. Quand de la collaboration des sculpteurs et des sidèles est ensin sortie cette idole encore inédite, nous constatous qu'elle tient autant du moine que du dieu.

## \$ III. LES DIVERS BUDDHAS.

Le Buddin Çixxi-mun. — C'est là justement ce qui fait la profonde originalité de cette image. Que d'ailleurs elle n'ait d'abord visé qu'à figurer le deraier, pour ne pas dire le seul Buddin histonque, le «Religieux» ou le «Lion d'entre les Çâkyas», c'est un point sur lequel il ne saurant subsister aucun doute raisonnable. Mais il est non moins certain que, dans la littérature, ce proto-



Fig. 477. — Les seer Biodons de présé ar ceux de l'arenta 1 peria 3 fresible 5 doubleurs 7 Christians 2. Gildin 4 d'actorbond 6 déprepa. 8 Nictér [Vaire de Peplancia Processat de Talhé-Élados Hauteur o 10 27

type s'est étrangement multiplié, projetant rellets sur rellets de sa personne, non seulement dans le temps passé ou à venir, mais jusque dans l'infini présent des espaces. Il en a été de même dans l'art, avec naturellement un moindre degré d'extravagance, à ratson des limitations forcées que la technique apporte aux envolées les plus éperdines de la fantasie. Comme tont à l'heure à propos des Bodhisativas, la question se posera de savoir jusqu'à quel point l'école du Gandhara a trempé dans cette débauche d'imagination et poussé la multiplication de l'umque Buddha original. Mais aupa-

C'est là en tout cas un détail qu'il sied de retenir, ne serait-ce que pour s'expliquer ces fresques d'Ajanta qui drapent en fait les Buddhas dans des sanghati blanches.

Buddha et Bodhisattva - Cette sanghati constitue à son tour la différence d'aspect la plus tranchée qui sépare le Bodhisattva du Buddha. Il est facile de constater sur les figures 134, 457, etc., qui nous montrent les denx types côte à côte, à quel point ils voisinent en dépit d'une évidente recherche de la variété. Ôtez à l'un ses bijoux de grand seigneur ou débarrassez l'autre de son manteau monastique, et les voilà devenus pareils. Où la confusion pourrait être surtout à craindre, c'est pendant la période de transition entre le départ de la maison et l'arrivée à l'illumination parfaite Durant cet intervallo Siddhatha n'a déjà plus ses parures : mais tout de même il n'est pas encore le Câkya-muni. Ainsi s'expliquo, croyons-nous, le caractère ambigu de certaines statues originaires de Mathura, mais qu'on retrouve jusqu'à Cravasti et Bénarès. M. J. Ph. Vogel les a décrites excellemment en quatro mots : ce sont des Buddhas sans 10be ou des Bodhisativas sans ornements (1). En fait ce sont des Bodhisattvas : des inscriptions l'assurent et l'absence de la sanghatt le prouve; mais leur tête rase et leurs parures absentes suggèrent invinciblement que les artistes de Mathurâ ont cherché à réaliser, à l'usage du Prédestiné en voie de transformation, un type intermédiaire entre le prince et le moine. C'est là un scrupule dont, on le sait, les sculpteurs du Gandhàra ne se sont jamais embarrassés. Ils passent sans transition du Bodhisattva paré comme une châsse au Buddha vêtu de l'habit régulier, et il en résulte que pendant six on sept années do sa vie - à part l'instant fugitif où l'ont défiguré ses exploits ascétiques -

<sup>(1)</sup> Cf J Ph Voget, A S I. 4mn Rep 1904-5, p 78 et pl XVI 1905 6, p 150, Cat of Mathura, p 38-39

et pl III. 2; V Saitii, Mathurd, pl LXVVIII, etc Leur origine se reconnult aussitôt à la nature de la pierre

ils représentent sous les traits d'un Buddha celui qui n'est encore qu'un Bodhisattva ().

Est-il bien nécessaire de plaider en leur faveur les circonstances atténuantes, et d'allégner par exemple pour leur défense que la plume n'a pas moins sourché aux écrivains qu'à eux le ciseau? L'auteur du Sutta-nipata ne s'oublie-t il pas jusqu'à écrire : «Le Buddha vint à Răjagriha (2) . . . alors qu'il ne s'agit encore que de sa première visite, avant même les années d'austérités? Mieux yant remarquer tout de suite que nos artistes obéissaient à des nécessités d'ordre plastique si inéluctables que l'école de Mathura a dù ellé aussi aboutir à la même confusion. Quand elle assoit le Prédestiné sous l'orbre de la Science, il n'est sans doute, oinsi que l'inscription le spécific, qu'un Bodhisattya (fig. 550) : mais elle est bien obligée de le représenter tel qu'il se relèvera tout à l'heure de son siège, devenu Buddha parfait. Si le culte du Vajrásona o eu plus tord tant de vogue dans toute l'Asie orientale, c'est justement parce qu'il combinait, en la même minute inessable, la double dévotion au Bodhisattva qui achevant de s'épanouir et au Buddha qui commençait à éclore. Il n'y a donc pas lieu de nous arrêter si à Mathura (4) deux statues identiques du Bienheureux, assis sous le figuier sacré de l'Illumination, sont insertes l'une "Buddha" et l'antre "Bodhisattva": les deux appellations sont en ce cas également valables selon qu'elles s'entendent du Maître une seconde avant ou une seconde après la Sambodhe.

Peut-être était-il à peapas d'écarter dès l'aband de natre chemme ces petites pierres d'achoppement iconographiques. L'important est que nous comprenions aussi exactement que possible ce qui

constitue l'originalité foncière du Buddha et lui crée une place spéciale parmi tous les Indiens, tant eleres que laïques. Ce avec quoi nos esprits européens ont le plus besoin d'être familiarisés c'est avec ce jeu de ressemblances et de distinctions, avec les raisons profondes de telle ou telle nuance, avec la portée de tel ou tel détail corporel on vestimentaire. C'est aussi pour quoi nous n'avons pas craint de pousser à fond cette étude. Pour ce qui est de la forme, elle parle suffisamment à nos yeux; ce serait devant un public indien qu'il conviendrait d'insister à leur tour sur les plis des draperies ou les ondes des cheveux, autant de détails étranges pour son goût et qui nous sont au contraire intelligibles de naissance. Tont au plus trouverions-nous à discuter sur la question du dosage des deux éléments, indigène et étranger. Dans le costume, par exemple, la façon de le traiter est seule grécisante; au contraire, la structure presque entière de la face est empruntée au répertoire hellénistique, et elle ne garde de proprement local, avec la lourdeur de la machoire inférieure et la déformation de l'oreille, que le signe entre les sourculs: et pourtant qui pourroit dire que la tête est plus greeque qu'indicune, on le corps plus indien que gree? Lo fait est qu'on retrouve, ici, comme partont, ce balancement des deux éléments hétéroclites dont l'équilibre nous a toujour paru marquer l'apogée de l'école gaudh'irienne. Jamais d'ailleurs le terrain d'entente n'avait été plus solide sous les pieds des artistes comme des donateurs; des deux parts ils marchaient sur la croyance communément acceptée que les images du llieu-heureux devaient réaliser la perfection de la beauté physique, intellectuelle et morale. Mais, bien qu'un esprit nouveau commençat à souffler d'Occident, le vieil idéal monastique de Hude ancienne ne pouvait être complètement Climine de la conception du Buildha. Quand de la collaboration des sculpteurs et des fidèles est enfin sortie cette idole encore inédite, nons constatons qu'elle tient autant du moine que du dieu

## S III LES OIVERS BUODIAS

Le Broom Çakia-mun — C est là justement ce qui fait la profonde originalité de cette image Que d'ailleurs elle n'ait d'abord visé qu'à ligurer le dernier, pour ne pas dire le seul Buddhi alto toique le «Religieux» ou le «Lion d'entre les Câlyas» cest un point sur lequel il ne scurait subsister aucun doute raisonnable Mus il est non moins certain que, dans la littérature ce proto



Fa / 7 — Les sert B bon soc di sé et cita de Laigen
Y p. 3 V abbà 5 kondibus Çilyanın
a Cika i Kaloria da 6 Mayra 8 V et :
Ulure de Perkara Processant de Tulhes Pohn Hauteur o n 27

type s'est étrangement multiphé, projetant reflets sur reflets de sa personne non seulement dans le temps passe ou à venir mais jusque dans l'unfini présent des espaces il en a cté de même dans l'art avec naturellement un mondre degre d'extravagance à rai son des limitations forcées que la technique apporte aux envolées les plus éperdues de la fantaise Comme tout à l'heure à propos des Bodhiestitais la question se posera de savoir jusqu'à quel point décole du Gandhira a trempe dans cette debruche d'unaganation et pousse, la multiplication de l'unique Buddha originel Mais appir

ravant il convient de compléter sur certains points accessoires l'étude de la figure du Çâkya-muni et notamment d'examiner ses principales attitudes et ses gestes favoris. Là où l'on ne dispose que d'un seul type, sans attribut aucun, à partager entre des entités diverses, les poses seront évidemment les seuls moyens vaillants de différenciation.

Les postures. - Théoriquement, tout étant catalogué dans le Bouddhisme, les attıtudes (îryāpatha) possibles du Buddha sont au nombre de quatre : debout ou assise, marchante ou couchée (1). Pratiquement nous avons vu que cette dernière était réservée pour le lit du Pariniredna et que le Bienheureux ne s'étendait que pour mourir. D'autre part lo marche et la station droite so confondent dans l'immobilité de nos stotues, aux pieds toujours peu écartés(2). Reste donc seulement à considérer l'attitude debout ou assise. L'unique point à relever en ce qui concerno la premièro est l'habitude, familière à l'art gree depuis Praxitèle, de fairo porter sur une jombe (d'ordinaire la gauche) lo plus grande partio du poids du corps et d'infléchir légèrement l'outre. Rien que co trait encoro suffirait à prouver que l'influeuce hellénique a passé par là. Nullo part au contraire - sauf une exception sur laquelle nous aurons à revenir (3) — nous n'avous rencontré au Gandhilra de ces statues du Buddha assises « à l'européenne », qui se montrent si fréquemment plus tard. Ce n'est pas, bien entendu, que cette façon de s'asseoir soit ignorée de l'école gréco-bouddhique : mais elle la réserve aux laiques, hommes on femmes (fig. 160-162, 233, etc.), dieux ou Bodhisattvas (fig. 243, 76-79. 165-167, 408-410, etc.), ou encore aux ascètes brahmaniques (fig. 150-151, 189-191). Nos bas-teliefs enx-mêmes trassoient

<sup>(</sup>i) Cf par exemple Diryareddins, p 161

<sup>(</sup>a) Voyez pourtant la figure 462, qui fait en outre un geste tout à lait excep-

tionnel de la main droite, retournée vers l'épaule, la paume en dedans,

in CI plus bos, chop avm, St. m.

nuss le Bienheurenx que pour lui liver les pieds (fig. 232 b). Plus scruppleux que les artistes postérieurs du bassin du Ginge, on dirit que nos sculpteurs se sont fait une loi de ne donner ni Maltre et aux disciples qu'une pose caractéristiquement indienne, si criactéristique que n'Europe nous la qualifions volontiers par le noin du Buddha. Cest leur éternelle methode de compensation qu'une fois de plus ils ont inconscienment appliqués. À une posture débout hellémisée coi respond une posture assise indianisante.

Celle ci vaut la peine qu'on s'y arrête un instant, car elle est \ mettre doublement, en théorie commo en pratique, au compte des mœurs et des traditions locales. Elle est désignée en sanskrit par le terme technique de padmāsana, qui a d'ailleurs le doublo sens duntituden ou de estège du lotus "Cest en dernière analyse cette ambiguité qui est sans doute responsable de la floraison de tous ces lotus sui lesquels siège l'image du Vinite et qui, spora diques au Gandhirr (cf fig 76-79 405-408, 458-459) de vienneut un accessoire constant dras l'iconographie postérieure Mais original emeut le mot doit s'entendre d'une manière particu lière de s'accroupit avec les jambes étroitement repliées et la plante des pieds retournée en dessus Si étrangement contournée qu'elle puisse nous paraitre, il faut bien se due qu'elle est encore cou ramment réalisée sons nos yeux pri les sédiu actuels et unsi les utistes gandhâriens nont eu qua la copier d'après nature 1 la vérité ils ont commencé par dissimuler sons les plis retombants du manteu monastique une conforsion apparemment pénible à leurs yenv occidentaux (cf fig 455 456, etc ), mais telle est la force de l'accoutumance que leurs successeurs nont pas craint de dévoi ler aux yeux l'extraordinaire dislocation des pieds (cf fig 79 405 408, 458-459, etc.) Dautre part cette «pose du lotus» n etc pur excellence et de toute untiquité celle des yogs de l'Inde A ces vieux ascètes (1) les Bouddhistes avaient emprunté, en même

Cf loga-sura n 29 46 48

temps que leurs degrés successifs de méditation et d'extase, les moyens physiques de s'y élever. Ils ne songeaient d'ailleurs pas à le dissimuler, et n'avaient pas attendu les critiques brahmaniques pour remarquer que l'attitude consacrée du Buddha assis était justement celle de Brahmā<sup>(1)</sup>. Il importait de noter au passage cette marque plastique de l'influence que le Yoga a jadis exercée sur la doctrine bouddhique <sup>(2)</sup>.

Les gestes. - Dans les mudra comme dans les asana, dans les attitudes des mains comme dans les postures des pieds, se retrouve co même double caractère, mi-spontané et mi-« yogique». Nous avons déjà en l'occasion de le constater sur nos bas-reliefs (3), les mudid sont encore loin d'être fixées au Gandhara avec la rigueur hiératique que leur a imposée l'iconographie postérieure. Pour commoncer, la plus fréquente d'entre elles est visiblement inspirée de la nature. On so rappelle saus doute, no scrait-ce que pour l'avoir trop vu, ce geste vaguement bénisseur, mais à coup sûr spontané, que le Bienheureux, debout ou assis, fait perpétuellement de la main droite. Dans les scènes figurées il s'en sert pour tout, non senlement pour rassurer, mais encore pour accepter des dons (fig. 198, 210, 245, etc.), pour recevoir des hommages (fig. 212, 194), pour accueillir (fig. 251) ou pour dompter (fig. 252, 271-275), pour précher sa doctrine (fig. 233, 243), voire même, contic toute attente, pour mettre en branle la roue de la Loi (fig. 220). Et ce qui est vrai de nos sculptures gandhàriennes ne l'est pas moins de celles de Mathur.191 et d'Amardvali. Qui aurait la patience et les moyens de dresser cette statistique déconvrisait sûrement que l'immense majorité des anciennes images du Buddha,

<sup>10</sup> GI Brikatsamhite, Evil, 55, ou Healon, Catavarga-ciniamani, 11, 1, p 119, et 1d Causavas, fing exite Contex, 1 II. p 53 (conte n° 187) 10 Voir E Sevix, Boaldhime et luga (dans R II R, 1900), Let Orn-

gines Bouddhiques (dans Biblioth de tulgaresation du Musée Guinet, t XV, 1907)
D Cf. L. I. p. 432, 486, 516, etc.

<sup>(</sup>h La même remarque a été faite par M.J Ph Vocet, A S.I., Ann Rep 1909 10, p 78.

sans parler des Bodhisattvas (cf. pl. 1 et fig. 415-422), s'est stylis dans ce geste. Et cette constatation à son tour s'éclaire d'un passage du Sitirilant dra d'Açvaghosa «Pourquoi donc, se demande un



Fig. 458 - a In only number of Guirasyl & La poin crist di Beddina kiçtaba Moseum fur kollerkum ke, kerku Hauteur om Go

détrousseur de stûpa, les artisans de ce monde, ou telent merveil leux et aux intentions sautes, pourquoi représentent-ils le Buddha avec la main droite levée?» Et il se donne à lui-même cette reponse « C'est pour que ceux qui ont peur, quand ils voient «on image, deviennent exempls de peur.... Ce disant, il ne fait que reprendre la vieille épithète homérique de la main du Maître : « celle qui rend confiance à ceux qui sont intimidés ou effrayés (1); » et c'est ainsi que nous passons sans effort au terme technique que les textes tantriques assigneut à cette mudrd, celui de l'absence de crainte ».

ll ne faudrait d'ailleurs pas se hâter trop vite de conclure que l'école du Gandhâra ignore totalement les autres poses qui devaient devenir plus tard consacrées. Il en est au moins une qui se montre. assez fréquemment sur nos bas-reliefs et nos statues : e'est celle dite de la «méditation» qui réunit dans le giron les deux mains superposées des Buddhas (fig. 213, 246, 455, etc.) aussi bien que des Bodhisattvas (fig. 175-176, 353, 413, 422, etc.). Cette mudra n'accompagne - comme d'ailleurs les suivantes - que la posture assise en padmasana, et il est eurieux de noter qu'elle appelle une remarque analogue à celle que nous faisions tout à l'heure à propos des pieds : dans cette position aussi l'usage des artistes est parfois d'emmailloter complètement les mains dans la sanghati (cf. fig. 242, 247). Ce n'est pas tout : sur quelquer répliques de la Tentation (fig. 201, 203) nous avons vu la dextre du Buddha esquisser ce geste de toucher la terre qui deviendra le cliché stéréotypé de la Sambodhi. Mais, chose tout à fait notable et qui pourra avoir plus tard quelque intérêt chronologique, nous ne nous souvenons pas d'avoir rencontré la mudra « qui fait tourner la roue de loi » adleurs que sur ces groupes qui représentent le Grand Miracle de Cravasti (fig. 76-79, 405-408, 458-459) ou sur quelques images détachées, pour la plupart d'apparence tardive (fig. 456, 482-483, 485; cf. pour les Bodhisattvas, fig. 423-426). Là seulement nous avons vu les mains se réunir devant la poitrine dans le geste classique de l'enseignement. On remarquera qu'au Gandhara la main droite est toujours représentée en dessus,

<sup>(1)</sup> Bhitinam ágyásakara (Dieyáradána, p. 56, l. 22, etc.) : el. Sátrálankára, trad. Herra, p. 35. Sur l'abhaya-páni-mu drá, ef Ironogr. boudáhique, I. p. 68-69.

avec le petit doigt consé saisi entre le pouce et l'index de la gauche. Quant à cette dernière, dans toutes les autres mudrd elle se horne d'ordinaire à tenir machinalement un coin du manteau.

Les auraes Bedonas. — Tels sont les principaux gestes (\*) et attitudes du Câlaya-muni. D'attributs spéciaux, il n'en a pas : jamais nous ne lui voyons son bâton, et il faut des circonstances exception-nelles comme la subjugation d'un serpent (fig. 226-227) et l'acceptation d'une aumône légendaire (fig. 254-255) on d'un diner (fig. 262) pour qu'il tienne à la man son vase à aumônes. Or il en est du Buddha de nos bas-reliefs comme de leur Bodhisativa (\*) : d'ovance il nous fournit le modèle de tous les Buddhas que l'école du Gandhâra ait connus C'est done à quatre gestes et à deux postures que se réduisent essentiellement les moyens dont dispose celle-ci pour varier cet unique type. La question est même de savoir si elle a songé à tirer parti de ces rares et médiocres éléments de diversité pour spécifier de façon constante des Buddhas de noms différents, bien que parcils de forme.

Les sept Buddhas. — Qu'elle ait d'ailleurs cru à l'existence de plus d'un Prédestiné, le témoignage des motifs décoratifs ne laisse sur ce point aucun doute : il suffit de voir la façon dont elle les aligne côte à côte sur les frises des sanctuaires (fig. 134 et 136). Et qu'on ne vienne pas dire qu'artistes et donateurs cherchaient seulement dans cette répétition machinale des images du même Buddha une accumulation automatique de mérites (il. Le Bodhisattya qui vient périodiquement couper la térie (fig. 134) et surtont

tard le cas, par exemple sur la figure 81 II ne faudratt pas non plus prendre ut le clunge en peussait que cette pluratte de Bud llas a'ul junus, comme dans le Grand Viracle de Crèssit, qu'un caroctere magque elle a parfois (p. 330) des prétentions pseudo-historiques.

<sup>(</sup>c) Quant ou geste qui consiste à enrouler le bras droit d'uns le manteau (cf fig 45/4), il na pas de valeur iconographique et n'interesse que l'instoire ile l'art (cf plus bas, a la fin du ch xviu)

<sup>(\*)</sup> Cl. I., p. 222 (\*) Tel semble en revanche avoir éte plus

l'exemple typiquo du soubassement de la figure 77, auquel est venu récomment se joindro celui de la figure 457, prouvent qu'ils out bien eu parsois l'intention de sigurer les sept Buddhas de notre age, en compagnie du Messie Maitrèya. Rien n'est plus canonique que les noms des six prédécesseurs de Çâkya-muni; rien n'était non plus davantage dans les goûts et les habitudes des fidèles que ces représentations collectives. Pour s'y conformer les imagiers de Barhut et de Sanchi n'avaient-ils pas déjà réalisé le tour de force de figurer symboliquement ces sept et même ces luit personnages sous les espèces de leurs arbres de Bodhi(1)? Il peut sembler paradoval do prétendre qu'avec ce moyen primitif l'école de l'Indo centrale attenguait heancoup mieux son but que celle du Gandhara, si du moins ce but était de spécifier distinctement chacun des Illaminés de notre con. Telle est cependant l'exacte vérité. Il n'y a ou effet aucuno confusion possible, en quelque ordre qu'ou les range, entre le bignonia de Vipaçin par exomple et le ficus religiosa de Câkya-muni. Sur les frises gréco-bouddhiques dont nous disposons à l'heure actuelle, il nous est au contraire parfaitement impossible de reconnaître aucun Buddha autrement que par son numéro de file. En veut-on la preuve? Sur la foi de la première stèle qui les ait alignés au complet sous nos yeux (fig. 77), M. le Professeur A. Grunwedel nous avait d'abord crus autorisés à désigner sous le nom de Kâçyapa, prédécesseur immédiat de Çâkya-muni, tout Bicnheureux enveloppant son bras droit dans son manteau. Mais il nons avertit avec juste raison dans sa seconde édition (2) que rien ne permet de faire de cette pose l'apanage du seul Kaçyapa (nº 6). Et en effet, sur la nouvelle figure 457, nous la voyons attribuée à la fois à Vipaçyin (nº 1), à Krakucchanda (nº 4) et à Çakya-muni (nº 7). Rien n'empêche que la prochaine réplique la prête tout

<sup>(1)</sup> Voir Barhut, pl XXIX-XXX, et La Porte orientale de Sanchi (Bibl dezulg du Musée Guimet, t XXXIV 1910), p 171-172 et 221. Notons également

à Sinchi la représentation des sept Buddhas par leur sept stupa

<sup>0)</sup> B Aunst, p 166; ed. angluise, p. 189.



Fie 45g - a Abourtion du pape à seudres & Guerd Ministe du Culturel e Ingration du Bodienters Muses de Lahore n° 5-n Houseur u m &

aussi bien à Çikhin (n° 3), à Viçvabhû (n° 3) on à Kanakamuni (n° 5). Nous recevons done nettement l'impression que, dans les usages de l'école, aucune convention n'assignait à aucun d'eux aucun geste spécial. Il semble bien qu'il en soit resté de même plus taid, aussi bien à Mathurê et à Ajantê que dans la Sérinde(1).

Les Buddhas Dipankara et Kdeyapa. — A ce point de vue, d'ailleurs, le témoignage des scènes légendaires corrobore celui des frises décoratives. Parmi les précuiseurs du Maître dans la carrière de Souveur, ceux qui reviennent le plus souvent dans les textes sout le très lointain Dipankara et le relativement proche Kaçyapa Celui-là le doit à l'importance de la prédiction qu'il anrait été le premier à faire au futur Çâkya-muni; celvi-ci, en sa qualité de prédécesseur immédiat de notre Buddha, revient constamment dans les récits du Jataka ou les relations de voyage de nos pèlerins clunois (2). Or, c'est uno règle (pour employer le style des sútra) que les héros des textes soient anssi ceux des monuments figurés : et nous retrouvous en effet sur nos bas-reliefs non seulement Dipańkara, m.is - identification plus nonvelle - Kacyapa. Nous nous sommes trop longuement étendus sur le premier pour devoir y revemr(s). Du second nous ne connaissons encore qu'une seule représentation (fig 458 b) laquelle se rapporte d'ailleurs à un incident tout à fait analogue à celui qui a fait la fortune de Dipankara. Au milieu trône le Buddha Kaçyapa, flanqué à droite de sa communanté; à gauche Ghatikara, le fils du potier, lui amène de vive force, en le tirant par les cheveux et malgré les coups de pied qu'il lui lance dans les jambes, son ami d'enfance, le joune brahmane Jyotipâla : et, en dépit de la mauvaise grâce que ce der-

<sup>. (</sup>i) Cf pour Mathurà, J Ph. Voere, A S I, Ann Rep 1909-19, p 68, pl XXV a et fig 3, Ajantà, pl 61 (on Bhavaviat, Irophit, dans J Bombay Branch R A S, XV, 1881, pl XVIII, kes

had statueties de cuivre trouvées à Sopàra) et 91, Idihutschars, p. 146-148 et fig 143 a, en kaut

<sup>(3)</sup> Il suffit de se reporter aux index du Idala et de l'a ner ou lliusa rearg. (3) Cf t I, p 273 et suiv.

nier a mise à s'approcher de lui, le Bienheureux lui prédit à nouveau qu'il sera un jour Gakya-muni<sup>(1)</sup> Le jeu des acteurs ne laisse aucun doute sui le sens de la scène, et tien n'est plus attendu que de voir surgir, après le premier, le dernier vyal arana dont le Malne ait été l'objet au cours de ses evisiences antérieures. Mais touinez et retournez les fignies 139-141 et 458 b, vous serez obligés de vois avouer à vois-mêmes que si ce sont bien l'i deux des Buddhis du passé, vois ne le savez que grâce aux comparses, rien dans leur geste, leur posture, leur costume, leur corps, leui tête, ne les distingue du present Buddha

Les Dinàn Brodus — Nous sommes ainsi conduits à pensei qu'on n'n jimais songé à différencier entre eux les Buddhas pseudo-historiques qui ont périodiquement illumné de leur apprution le présé de l'iumanite et que, pour cette i uson, on appelle les Mi nusi Buddhas. Ce sont seulement les Dhyâm Buddhas — ce supième effort de la spéculation sur la notion fondamentale de la secte — qui out été plus tard assouplis, puis asservis, à la gymnastique spéciale de l'econographic. Quand nous les rencontrons au Népâl et sur le Boro-Boudouría, ces êtres transcendantaux ont tous une mudri — voire même, en penture, une couleur — qui leur est particulièrement réservée, si bien qu'ils peuvent à la rigueur intervertir leurs places, ou même s'isolei, sais renoucer pour cela à leur personnalité in se perdie aussilét parm la foule anonyme de leurs congénères. Une rigueur aussi systématique se définance elle même comme fort strangère à tout ce que nous

O' Pour le Vépil et les vegre bouddh.

I p 176 n 1 J Benesse Notes on the
Batthin Bock-ruples of Justia, App A
p 98 et pl XVIII XXIV pour le BorBoudour B E F E O IX 1909 p 44
lee entendo il ne peut être se question
des Cada, mystiques et lassives épouses
de ce libyand Buddins

O Moharastu, I p 320 et suiv (Ce Ghathàra est devenu d'uns la VII in kathā [cf plus haut t ll p 313] Io di vinité qui apporte au Bodhrattva es ha bits monastiques ) Le lieu de la scène étant placé près de Benarès (cf Hirax vance Pec, Il p 48 ou il faut corri ger Problétylad en Jjouphal

venons de voir des habitudes irrégulières et nonchalantes de l'école indo-grecque. Cette sacrée cohorte, dont les cinq membres composants sont d'avance et à jamais figés dans une attitude déterminée, est évidemment une composition savante, d'une stylisation déjà très avancée, et à laquelle on devine qu'un docteur expert en imagerie a dû laborieusement s'appliquer. Nos artistes en prenaient plus à leur aise avec les conceptions mythologiques de leurs donateurs, et nous avons de bonnes raisons de croire qu'ils ne cumulaient pas, comme font les lamas actuels, les métiers de moine et d'imagier. Nous ne possédons d'ailleurs aucune preuve que la bizarre théorie, toute pénétrée d'idées gnostiques, relative aux prototypes métaphysiques, et apparemment éternels, d'où émancraient les Buddhas terrestres, ait été si tôt élaborée et surtout systématisée. Faisons enfin cette simple remarque que pour les différencier tous les cinq entre eux, il est nécessaire de leur affecter cinq mudra dissérentes : or nous n'en avons jusqu'iet relevé que quatre : la cinquième, et non la moins importante - celle, dito du don, où la main droite abaissée, la paume en avant, laisse se déverser sur lo fidèle la faveur divine - manque encore au tableau(1). Au bout du compte nous ne ponyons que répéter au sujet de ces importants personnages du panthéon postérieur ce que nous avons déjà dit de leurs hypostases, les Dhyani-Bodhisattvas : ils ne figurent pas au répertoire de notre école, tel du moins qu'il nous est connu.

Ce n'est pas faute en effet que nous ne les y ayons cherchés, en groupe ou isolément: et, cette fois encore, nous avons bien eu apencevoir au moins quelques signes précurseurs do leur avènement. A voir par exemple des Bodhisattvas s'installer si volontiers sur le piédestal des Buddhas (cf. fig. 456, 481), comment ne pos être tenté d'imaginer entre eux quelque lien d'affiliation mystique?

<sup>&</sup>quot; Cf. t. II. p 326, sur la fig. 197. le Buddha fait bien en apparence le geste de la charité mais en fut c'est los qui

reçoil le don. Nous devrons revenir d'ensemble sur cette question, ci-dessous, p 373 et surs.

Il fut même un temps où nous n'hestions pas a reconnaître de chaque côté de la figure 77 deux Dhyam-Buddhas (dont lun brisé) planant au-dessus de la tête de leurs fils spirituels respectifs(1) et voilà que des déconvertes plus récentes attestent qu'ils avaient fini par se poser en fut sur leur coiffure (fig 399 et 429) On sent d'autre part à quel point les nombreux Buddhas qui se présentent ensemble sur d'autres stèles du même geure (fig 78, 79, 459), parfois environnés d'une auréole faite d'autres eux-mêmes (2), prêtaient à des spéculations sur la pluralité actuelle des Bienheureux - dut-on, pour accorder cette idee avec le dogme, répartir ces derniers entre autant de paradis et de mondes distincts En ce sens il scrait permis de dire qu'à l'occasion du «Grand Viu acle» de Çrâvasti, dont ces sculptures ne nous donnent qu'une pâle réduction, notre ÇAkya muni gandhârien, en s'installant pour une fois sur le lotus magiquo et en projetant dans l'espace tant de sosies émanés de lui-même, a donné le mauvais exemple à l'iconographie posterieure - sinon le branle aux spéculations théosophiques de ses sectateurs. On ne fait pas au miracle sa part. A quel point ce recours au «prodige» peut être dangereux, la suite l'a pronvé en même temps que sa personoalité finit par se dissoudre en «trois corps n et se volatiliser en idées pures, ses propres images do plus en plus lui échappent pour servir à figurer les nouvelles abstractions en vogue Toutefois les livres dont nous avons tiré jusqu'ici le commentaire de nos sculptures n'entendent pas encore malice à ces superpositions de Buddhas, et quand, à leur lumière, nous pénétrons plus avant dans i mtelligence de cette scène légendaire, nous apprenons à ne pas prendre au sérieux toute cette fantasmagorie On nous en avertit de l'icon expresse. Ce ne sont l'i que « jeux de Buddha (\*) »

(1) R II R, XXX 1894 p 355 Le terme Puddha-suta, «fils de Buddha» se rencontre déjà dans le Lalita-cistara p 414 1 8 ") Cf la figure 484 que de plus aligne justement emp Buddhas au haut de la stèle (\*) Buddhavikrlditim (Diegavadana p 401 cf Mahainstu I p 178 i 8).

ll ne saurait être question de passer outre à l'autorité des textes, mais il vaut peut être la peine de notei en finissant une impression dont nous ne sautions nons désendre : car sur les questions mêmes où nous ne savons encore rien de précis, on trouve quelque consolation à définir du moins la cause de sou incertitude. Que ces stèles, d'ailleurs relativement tardives, puissent être tour à tour envisagées sous des aspects si opposés, le fait nous paraît prouver qu'elles appartiennent à une époque de transition. Quand on y descend pas à pas, en venant des bas-reliefs et des textes qui les commentent, on incline à négliger, comme pure fantaisie, l'importance de ces premières tentatives pour dégager des scènes légendaires une imagerie nouvelle et spéciale an Bouddhisme; si au contraire on les aborde en remontant des panthéons tibétains ou japonais, népâlais ou mâgadhiens, on est non moins disposé à exagérer le degré d'avancement de leur systématisation iconographique. Tantôt on ne verra par exemple dans les figures 79 et 459 qu'une représentation un peu plus complexe que les autres de l'éternel « Grand Miracle» du Maître parini son cortège de divinités, et cucore constaterait-on, si on l'analysait en détail, quo cette complexité est plus apparente que réelle; tantôt la tentation sera presque insurmontable d'y reconnaître, d'après l'avalogio des images postérieures, quelque Buddha mythique, à commencer par Amitâbha, entouré d'une légion de Bodhisattvas(1). Et coinme la durée des pierres est plus longue que celle des croyances humaines, le plus déconcertant est de penser que chacune de ces deux interprétations a fort bien pu être à son tour la bonne.

<sup>(1)</sup> Cf plus bas, p. 380 et 381.

## CHAPITRE AIV.

## DEVUE GÉNÉRALE DES INAGES

Au cours des trois précédents chapitres, notre constante et presque unique préoccupation a été de mettre des noms sur des figures. Nous ne nous en excusons pas. Le premier devoir du philologue est de comprendre son texte avant de le commenter; celui de l'archéologue est d'interprétor ses monuments avant de risquer sur leur compte aucune appréciation d'ordre esthétique on historique. Or, vu le médiocre point d'avancement où sont actuellement parvenues les études sur l'art indien, c'est à cetto tâche de l'identification, de toutes la plus urgente, que nous devons consacrer le plus clair de notre travail. Nous ne nous interdirons pas cependant do recommencer ici ce que nous avons déjà fait à la fin de notre seconde partie, et, après tant de notices de détail, de passer comme une revue d'ensemble de nos images. Une fois réparties par hommes ou par dieux, et, dans chaque section, rangées par castes, elles forment une compaguie beancoup plus nombreuse et variéo qu'on n'aurait pensé. Il est vrai que nous les avons recrutées pour une part sur les bas- (ou plutôt les hauts-) reliefs, sans nous restreindre au seul contingent des idoles isolées. Mais, outre que nous avions pris soin dès le début d'en avertir le lecteur<sup>(1)</sup>, l'expérience nous paraît avoir justifié cette façon de faire. Elle nous a même appris quesque chose de plus que nous ne prevoyions en commençant. Non soulement les images détachées sont exactement semblables à leurs pendants sur les scènes légendanes : mais encore tout se passe comme si les statues étaient peu à peu sorties du cadre des basreliefe

() Cf t II. p 3

LA QUESTION DE PRIORITÉ ENTRE LES BAS-RELIEFS ET LES STATUES. --Cette affirmation est d'une portée trop générale et trop grosse de conséquences pour pouvoir être avancée à la légère et ne pas appeler quelques restrictions. Elle ne pose en esset vien moins que la question de priorité entre les scènes figurées et les icones. Par laquelle de ces deux estégories de productions l'école a-t-elle commencé à manifester son existence? Nombre de raisons se présentent aussitôt à l'esprit qui militent en faveur de la première. Il y a d'abord un fait bien connu, et qui semble, prima facie, emporter l'assaire : nous voulons parler du earactère avant tout narratif et pittoresque qu'avait pris l'art hellénistique et, en particulier, l'art alexandrin. L'artiste immigré d'Asie mineure ou d'Égypte serait par suite arrivé en Bactriane et su Gandhara, beaucoup mieux préparé por son éducation d'atelier à conter des ancedotes qu'à façonner des types de dieux, en un mot à seulpter des bos-reliefs que des stotues. Or ee que son client bouddhique indigène, tel que nous le connoissons, a dù de son côté lui demander d'obord, ce sont des épisodes de la biographie et non des images de la personne du Maître. De ces deruières il s'était déjà passé pendant tant d'onnées, que, loin de supporter impatiemment leur absence, il devait plutôt nourrir contre leur idée quelque sourde prévention. Au contraire les sculptures de Barhut — si, au début du 1er siècle avant notre ère, il est encore trop tot pour parler de celles de Sanchi assirmaient déjà son goût pour les récits sur pierre. Ensin des deux sortes d'édifices qu'élevait sa piété, nous savons que le stapa l'emportait en ancienneté comme en mérite sur le vihdra-chapelle(1). L'étection d'un temple ne se conçoit d'ailleurs que du jour où l'on a une idole à y loger. Au contraire les parois toutes prêtes des grands reliquaires massifs n'attendaient que de voir leur audité relianssée par des frises déroulant des scènes légendaires. Bref, toutes les vraisemblances sont pour que les bas-reliefs aient précédé

les statues Aussi bien n'est-ce pas là l'ordre que nous pouvons également observer dans le développement presque contemporain et à peu près purallèle de l'art chrétien?

Pour bien déduites que puissent être ces raisons, elles ne sauraient, il va de soi, avoir de valeur probante qu'à condition d'être



Fig. M.O. - La referenciation of the resocial (el. Eg. 168).

Wapter une ph tioraph a communiques par W. H. Harprences.

reritices par le contrôle des monuments ear si tel a bien eté le processie surit par l'école du Gandhâra, il ne se peut pas que quelque trace n'eu subsiste dans son œuvr. It il semble effectivement que nous puissons suivre pas à pas les progrès de la dissumitation progressive qui, de tel membre privilégie de la troupe a fini par faire un être susceptible de vivre à part dans le super la rool.

ment d'un sanetuaire. Si rares que soient les bas-reliess qui assignent à tous leurs personnages une taille égale, en revanche ils sont, à en juger par l'excellence de leur facture, parmi les plus anciens (fig. 151-152, 179, 239, etc.). Mais bientôt nous avons dû noter (1) une tendance croissante à exagérer les proportions des protagonistes par rapport à celles des simples figurants. Le fait s'observe pour Mâyâ (fig. 154, 164 a) aussi bien que pour le Bodhisattva (fig. 164 b, 175-176, 460), et se reproduit comme de règle constante à propos du Buddha. Les motifs légendaires de Loriyan-Tangai (fig. 213, 220, 271, etc.) et de Sikri (fig. 194, 197, 212, 254, etc.) sont tous traités selon cette même formule. N'était l'analogie des autres compositions, on se demanderait devant certaines d'entre elles (fig. 233 ou 246, par exemple) si les assistants, humains ou divins, sont bien censés avoit affaire au Buddha vivant ou simplement à son image géante, mais inanimée. De même devant certaines représentations du « Grand Miracle de Çrâvastî», on hésiterait à dire si cette scène évidemment mythiquo est de légende, ou simplement de culte (fig. 79, 459). Nombre de ces dernières tournent d'ailleurs au simple groupe d'icones (fig. 405-408; cf. les personnages détachés, fig. 409-412). Mais voici plus intéressant encore à ec point de vue. Les fouilles de Saliti-Balilol viennent de fournir quelques morceaux qui ne sont, à proprement parler, que des statues accompagnées et n'en prétendent pas moins figurer des sujets légendaires. C'est ainsi que sur la figure 461 l'analogie des figures 225 a, 226 et 257a, sans parler d'autres trouvailles nouvelles, permet de reconnaître surement l'épisode du Buddha présentant aux trois frères Kaçyapas le serpent remisé dans son bol. Or, pour isoler décidement l'idole, il est visible qu'il suffirait ici de casser le socle en deux. Un moyen transactionnel consisterait à faire descendre la scène sur le piédestal : et l'on a eu en effet recours à ce procédé pour un des épisodes de

<sup>&</sup>quot; Uf t 1, p 663 Nous aurons à revenir sur ce point à propos de la chronologie

cette même légende<sup>(1)</sup> et pour d'autres encore. Nons avons déjà vu (fig. 413) les assistants et accessoires de la «Première méditation » se réfugier ainsi sur la face antérieure du trône du Bodhisattva. Cette fois l'évolution est terminée. La statuc s'est définitivement débarrassée de son cadre pittoresque; il ne lui reste plus qu'à sortir définitivement de la stèle uatale pour s'achever enfin en ronde-bosse. . Mais au dernier moment, et comme pour mieux attester son origine, elle reste prise par le dos <sup>(2)</sup>.

Ce développement est trop régulier et trop cohérent pour ne pas justifier au moins notre assertion première. Mais il ne sulfit pas que les choses aient l'air de s'être passées ainsi : et leur interprétation est au fond beaucoup moins simple et aisée qu'il ne paraît. Que penser, pour commencer, de cette façon d'exagérer la taillo du protagoniste? C'est là, comme chacun sait, un moyen naif do souligner son importance, et les primitifs ne se sont pas fait faute de l'employer. Mais il ne peut être question de retrouver an Gandhara l'inexpérience d'un art encore dans l'enfance. Eu seronsnous quittes pour y voir l'effet d'une décadence ou, pour mieux dire, un cas de régression artistique? lei surgit une complication inattendue. Ce personnage principal et le plus souvent central n'est, autant dire toujours, que le Prédestiné, sous sa forme de Bodhisattva ou de Buddha. Or nous n'avons pas le droit d'ignorer que la taille de ce dernier était le double de celle des gens ordinaires. Quand il parut en ce monde, la hauteur des hommes, laquelle va toujours en dimmuant, était de huit pieds c'est pourquoi nous avons vu précédemment un brahmane tenter de prendre sa mesure avec un bambou de seize pieds<sup>19</sup>. C'est même la prenve

o Cf A S I., Annual Rep 1907-1908, pl MA d. prédestal avec la scène de la «sulpugation du serpent de A&-

O Est-il besoin de rappeler ce que nous constations dès les premières pages de notre tome 117

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> T. I., p. 593 comparez au récit rapporte par lltrax raxo la version sensiblement differente du *Divigacadons*, p. 75 — A présent la taille moyenne n'est plus que de go angula (dingts) soit quatre kasta (condées), d'après la *Biphat semblas*, aximi 105.

que cette tradition n'était pas ignorée de l'école et qu'il est done à propos de la faire intervenir ici. Mais alors une nouvelle question se greffe sur la première : ne fandrait-il pas voir simplement dans le grossissement intentionnel du Mottre l'esset d'un orthodoxe désir d'en doubler les proportions par rapport au reste des humains? Et qu'on ne eroie pas se tirer d'affaire en alléguant que cette croyance au gigantisme du Buddha, étant absurde, doit êtro tardive; qu'elle aura été crééo après coup par l'exagération même du procede artistique en question et sera née du besoin d'expliquer l'écart excessif qui so marquait sur les bas-reliefs entre le Maître et ses disciples... Rien n'est assurément plus délicat que de faire lo départ entre les actions et réactions réciproques qu'exercent l'une sur l'autre la tradition populaire et l'imagerie religieuse. Mais cette fois il semble bien que la légende soit décidément antérieuro aux seulptures du Gaudhâra : non seulement elle s'y montre d'assez bonno heure, mais uno inscription de la balustrade de Sânchi, où le donateur d'un pilier se complaît en l'idée qu'il reproduit exactoment la hauteur du Maître, nous paraît y faire directement allusion (1). Tout ce qu'on pourrait dire, c'est donc qu'uno superstition locale a favorisé, en la sanctionnant, l'adoption et même l'aggravation de la convention artistique, dont nons décrivions tout à l'heure l'évolution apparente. Mais du même coup celle-ci perd le plus clair de la signification que nous nous plaisions à lui attribuer: et ce n'est plus uniquement dans l'espoir plus on moins conscient d'arriver à s'émanciper un jour de leur bas-relief que les images centrales grandissent.

Si, mis en défiance, nous nous reportons aux raisons d'oidre général qui s'étaient d'abord présentées à nous, elles ne résistent guère mieux à l'examen critique. Nous attacherons d'autant moins de prix à l'analogie de l'art chrétien, tel que nous le voyons se

sûrement antérieure aux portes, ses piliers mesurent 3 m 10 de haut ou, avec la main courante, 3 m 78

<sup>(1)</sup> Epigr. Indica, I. p. 99, nº B 21 Remarquons que l'inscription (Bhagaiato pamana-lathi) est gravée sur la balustrade.

développer à Rome, qu'il se manifeste d'aboid par les fresques des catacombes et n'aborde la sculpture qu'assez tard, à l'occasion de la mode nouvelle des sarcophages Cette remarque, à son tour, nous conduit a d'amères i éflexions sur la disparation totale de la peinture



Για 46 — La reference το το searest on Karter (ef fig. 220 σ. 226 - 207 σ.) Muses de Peshawar Procesant le Sakre-Bahl I (fiu lles 1e M. D. B. Schoten)

grandli trienne (9) Si le sort nous en avait conservé quelques spécimens, que de problèmes pout-être, et en particulier celui dont nous poursuivons vunciment les la solution nous apparatiraient dans une lumière toute différentel Lt enfin et surfont, il faut bien

<sup>()</sup> Cf plus bas and Int bechapitre se

avouer qu'il est impossible de parler, à propos de l'école gaudharienne, de processus régulier et suivité. L'influence étrangère qui a présidé à la naissance de cette intruse était trop forte pour n'avoir apporté avec soi que la moitié de son bagage artistique. En, quoi le fait que le bas-relief pittoresque ou anecdotique était devenu l'article le plus demandé (1) empéchait-il le sculpteur hellénistique de continuer à tenir son vieil assortiment de statucs? Il a aussi bien pu, selon l'orcasion, débuter par une image du Buddha que par une scène de sa vie, indifféremment. Après tout il n'était ni plus ni moins difficile, au point de vue de l'artiste créateur, de camper le type pour un emploi que pour l'autre. N'avons-nous pas vu(5) comment chaque alvéole de la ruche monastique se prétait aussi bien, selon le gré du donateur, à obriter une idole qu'un mome? Qui pent même savoir si la première commande ne fut pas passée par un Yavana, soit converti, soit simplement désireux de placer l'imege du sage indien sur son autel domestique, à côté de celles de Pythagore ou de Socrate, d'Épicure ou de Zénon? Mais où s'arrêter dens le chemp infini de la conjecture?... Il est fort à craindre que nous ne sachions jamais exactement par quel bout l'on a enlamé l'art gréco-bonddhique. Et peut-être aurions-nous dû nous dispenser de soulever une question oiseuse, puisque insoluble, s'il n'y avait toujours et quand même avantage à remuer les faits et les idées, ne fût-ce qu'en vue de préparer les solutions de l'avenir.

Déjà, d'alleurs, il y a lieu de retenir plusieurs points dont on devra désormais tenir compte. C'est surtout à propos du Buddha que l'incertitude persiste. Il est à la fois la figure sur qui tont repose et vers qui tout converge dans l'école gaudhárienne, si hien que nous ne pouvons imaginer dès le début ni bas-relief dont il soit

<sup>(1)</sup> Cf plus bas, ou début du chap zw (1) Encore devons-nous constater — et

<sup>(\*)</sup> Encore devons-nous constater — et nous aurons l'occasion d'y revenir dans nos conclusions — que l'école du Gan-

dhára est restée en général fidèle à une formule plus archaïque du bas-relief (9) Sur la substitution des statues aux religieux, ef t I, p. 157.

absent, ni statue autre que la sienne Mais rien n'empêche d'admettre qu'avant d'ètre sculpté en groupe ou isolément, il ait commencé par être peint dans quelque grande composition murale ... analogue par exemple à la figure 536 : et c'est bien d'une fresque en effet qu'il semble soutir avec sa tête chargée de l'orbe, si pesant en sculpture, de son nimbe". Tel qu'il est, et pour nous borner aux seuls documents existants, il est certain que la genèse de son type ne s'explique bien qu'en partant de la tête du Bodhisattva et du corps du mome . il reste donc au moms probable qu'elle se soit tout naturellement produite au coms d'une illustration continue de sa biographie, en sa qualité de prince fondateur d'une secte monastique. De Siddhartha, a son tour, et plus encoro de Maitrèja et de ses autres succédanés, les images, fardirement développées, nous ont parn clairement issues tant des motifs légendaires que décoratifs. Enfin il demeure surement quelque chose de nos observations sur la tendance de l'idole à jouer un rôle de plus en plus considérable à l'intérient du bas-relief On peut se montrer d'autant plus affirmatif sur ce point que le mouvement a débordé , du Gandhàra pour s'étendre a l'Inde entière et même à l'Extrême-Orient. Les stèles de Bénarès, par exemple, en témoignent (fig. 209, 506), aussi bien que les sculptures rapestres de Yun-Kang et du Long-Ven (fig. 564-565). Non seulement l'image centrale a fint par envalur tout l'espace disponible au détrument des assistants et du décor des scènes, mais le goût des statues a peu à peu supplanté celui des bas-rehefs ; «i bien que depuis longtemps l'act bouddhque, là où il subsiste encore, comme par exemple au Tibet, ne fabrique plus guère, en fait de sculpture, que des icones. La même évolutions est produite en petit an Guidhara. et là aussi, sur le tard, les images sont allées en se multiplimit Nons n'en voulons pour preuve que le grand nombre de celles que nous rendent chaque annec les fouilles, et le fait que pour les envahisseurs musulmans, qui en ont tant détrnit, le nom de But (Buddha) soit resté synonyme d'idole. Il est enfin un dernier trait qui s'agence trop bien dans le tableau pour que nous puissions le passer sous silence. Nous ne eroyons pas nous tromper en discernant comme l'outrance de ce penchant dans la recherche des figures colossales, les unes modelées en stuc<sup>(0)</sup>, les antres sculptées à même le 10cher. Parmi les rupestres il nous faut au moins citer pour mémoire celles de la passe de Bâmiyân, qui se trouvent dans la région même de nos études et dont nous savons qu'elles dépassent de beaucoup en hauteur les colosses égyptiens<sup>(2)</sup>.

## S I. LA TECHNIQUE DES IMAGES.

Mais tenons-nous en pour l'instant au fait capital que vient do vérifier l'étude des images. Qu'elles adhèrent en compagnie à un panneau commun ou qu'elles s'adossent à une dalle spécialo, elles restent, disions-nous, tout à foit analogues dans lo foud comme dans la forme et représentent les mèmes personnages traités selon les mèmes procédés. Il s'ensuit dès lors que bon nombre des remarques que nous avons déjà eu l'occasion d'avancer à propos des scènes légendaires continuent à s'appliquer à leurs personnages, même après que ceux-ei se sont mis à faire, si l'on peut dire, stèle à part. Il ne se peut pas toutefois que leur isolement voulu no donne lieu à certaines observations spéciales, en même temps que leur échelle plus grande permettra de mienx saisir quelques-uns de leurs caractères généraux. Du nombre et de l'importance de ces nouvelles considérations dépendra la longueur du présent chapttre.

<sup>(1)</sup> Cl t. I. p. 191-195 — Pour d'auires colosses de stuc en Sérande, cf. M. A. Striv. Ancient Khotan, I. fig. G1-69 (Ranak). Cathay, fig. 141: A. GRENNE-BEL, Alth Kults. Turk., fig. 488, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Cf. t. I, p. 6 La hauteur du grand Buddha, mesurée au théodolite, atteint près de 53 mètres. Les grands Bameès d'Hoamboul (à la vérité assis) n'ont qu'une vingtaine de mètres.

MATTIRE ET FACTARE. — Le Lotus de la Bonne Loi nous averit, et nous n'avons aucune peine a en croire ce texte relativement tardif, que des effigies du Buddha (et sans doute aussi des antres personnages divins) se faisaient en toutes sortes de substances. On



F10 462 - Thra we Benner Muses du Louers, n° 13 Protesant de Kharkas Hauteur o m 42

nous cite les «sept joyanx» (y compris l'or et l'argent), le cuivre, le bronze, le plomb, le fer, la terre, peut être le mortier<sup>(1)</sup> il ne manque à l'énumération que la matiere la plus employée de toutes, à savoir la pierie. Des statues de métal, il ne faut plus compter en

<sup>&</sup>quot; Cf trad BLENOUF p 32 33, ed kent, p 50 5:

retrouver que par le plus grand des hasards, après tant de siècles de pillage systématique Pour les images de simple argile et les moules qui servaient a les fabriquer, nous attendrons que la suite de notre étude nous art conduits en Asie centrale, là où le sable désertique conserve jusqu'à la terre séchée Restent les deux maté inux ordinaires des sculptures de nos collections, a savoir le mor tier et la pierie ils doivent d'avon été à peu près respectes par le climat et par les vandales au fait qu'ils sont solides et d'ailleurs sans valeur intransèque On sait que le schiste du Gandhaia a permis d'exécuter des statues de fort belle venne, tandis que le mortier de chaux y a été employé aussi bien à la composition do menues frises qu'à l'érection d'images gigantesques(i) Nous ne reviendrons pas sur ees points, ni non plus sui le fait que le goût de la polychromie et de la dorure s'exerçait indifféremment sui les statues de schiste ou de mortier(2). Nous nous bornerons à rappeler le earactère plus vivant et plus verveux (ou, si lon préfère, moins figé) des têtes de chaux par rapport à celles de pierie (3) C est l'à un fait bien connu de nos archéologues classiques, habitués à goûter le même charme familier, et paifois d'une surprenante modernité, en maniant les amusantes productions de leurs coroplastes

Mais il nous faut reteuir tout de suite un point de techniquo qui a été imposé à nos sculpteurs par les nécessités de lein matière favorite, à savoir le schiste Aisée à dégrossir et susceptible d'un beau poli, cette pierre, d'un grain parfois si fin, n'en reste pas moins très cassante Déjà nous avons constaté que les artistes gandhàriens n'avaient pasosé, par peur de les briser, détacher complètement les doigts de leurs statues. La même crunte, jointe au désir de s'épirgner une besogne mutile, les a également déterminés à leur rapporter habituellement les mais. Dès que celles ci s'écartaient tant soit peu du corps et se trouvient par sinte en porte-l-faix, elles étuent exécutées à part et montées après coip sur le poignet.

<sup>1)</sup> Cf L II p 346 n 1

e Cf 1 ll p 18 et 99 100 er Cf 1 ll 1 308

par mortaise et tenon Le cas est rire pour les mains gruches A la vénté on en rencontre dans les fomilles dassez nombreux spéci mens détachés tenant encore le flacon du Bodlusattya mais ordinairement appuyées sur la hanche, ou inélées au manteau elles sont sculptées à même la pierre. Il est au contrauc tout à fait exceptionnel que les dextres levées sassent partie du bloc Elles ny parviennent qu'u prix d'une contorsion plus ou moins disgracieuse soit que la main se retourne de façon tout à fut insolite veis léptule (fig 461), soit quelle saplatisse maladroitement sur elle (fig 583) Le plus souvent on se le rappelle (1) un geste bienveillant la projette - ou plutôt la projetut - fortement en sail lie, comme à la rencontre du spectateur. Co procédé gandhârien ne tomoigne pas de moins do savou faire que de bardiesse Comparez seulement los images tardives du genre de la figure 461 et sui tont celles de l'école de Mathura (fig 550 584) Les bons sculpteurs indigènes ne sy sout pas montrés moins méliants de leur beau grès rouge que ceux du Gandhara de leur schiste bleu seulement le remède dont ils se sont avisés ne va qu'à méniger uno sorte de coussin truté comme tel entre la main et lépaule droites!

Mais nous n'en sommes plus à vanter l'habileté des sculpteurs indo grecs si du moins on l'eompare à leurs imitateuis immé dats du bas pays ") cur tout est relatif et autant ils l'emportent sur ceux et autant ils sont inférieuis aux artistes de lu boine épo que hellénique. Sous cette réserve nous louerous d'une façon genérale la justesse des proportions des personnages (), la finesse et la netteté des traits du visage, le hanchement discret et tout praxitéhen des corps debout l'aismee des postures assisses que ce soit à la mode européenne ou indienne. Le truitement des muns

Ce geste qu s'est h'érainé en la mu drd de l'absence de crante» est le seul qu nous intéresse ci (cf i II p 326) l'Acuse errons po ele chap trexeur la comparaison a ec la sculpture posté r eure des Guptas Mexcept on de quel q es-uns vra

Mexcept on de quel 1 es-uns vra ment partrop trap is of lig 411et59 là où elles se sont conservées, et aussi celui des pieds — cette pierie de touche des bons praticiens — ne fait pas moins honneui à leur ciseau. Enfin ils rendent avec le même bonheur le détail compliqué des coiffures ou la souplesse fluide des chevenx « Ge n'est pouitant pas encore là (dit M G Periot, dans un atticle que nous sommes trop heuieux de pouvon cite (1)) que l'influence des modèles grecs s'accuse avec le plus de franchise. Ce qui ne permet pas de la révoquer en doute, c'est la manière dont est tiaité iei le vêtement. Le sculpteur du Gandhàra sait drapei.

Les onvertes - Écoutons l'émineut aichéologue poursuivre "Cet art de la drapeue, de la diaperie conceitée et expressive, c'est la Grèce qui l'a créé, elle y a bientôt excellé, mais nous savons que l'Inde s'en est, jusqu'à un certain point, approprié les mélliodes, an moins quand elle a produit les sculptures du Gandhara On ne sanrait admettre qu'il y ait là une simple rencontre Dans les œuvres de l'ancieune école (2), le sculpteur se montre étranges à toute rechercho de ce genre Serait-il arrivé, par son propre effort, à surpreudre le secret de procédés d'une application aussi délicate? Ce qui exclut cette hypothèse, c'est que, dans ses airangements de draperies, on reconnaît ceux mêmes dout l'exemple Ctait offert par les statues grecques l'ar les dispositions qu'il affecte chez les Buddhas et les Bodhisattyas, le châlo rappelle l'himation des figures de l'ait gréco-iomain La similitude est même parfois poussée plus loin encore, dans tels détails d'exécution qui ont un caractère trop particulier pour qu'il soit vraisemblable que deux écoles indépendantes sient pu les inventer, chicune pour son compte Voyez le pagne du Bodinsattva du Louvre (). Les pans du mauteau, par en bas, s'y terminent en pointes, l'étoffe y présente des plus exactement parallèles et les bords en sont denteles de zig-

<sup>&</sup>quot; G Pannor, Lart grico-boudhopse dans Journal des Sacants, 1906 p \$69 " Cf fg 468 573 Remarquet et

pendant les petits plis du pagne de llar but (6p 468) 2 11 1 (frontispice du t. I)

zags à angles aigus. On retrouve là, fidèlement reproduit, le rendu tout conventionnel où s'est complu, pour viser à l'élégance, la main du statuaire gree, au ve siècle avant notre ère. Il ne saurait être question de faire remonter cette image jusqu'à cette date trabinitaine; mais l'auteur de cette effigie avait certainement eu sous les yeux quelqu'une de ces seulptures archaïques qui ont été si fort à la mode du règne d'Auguste à celui d'Hadrien.



Fig. 467 — Reodus arec des stanues isoart des fractes Unice de Calcutta, nº A. o. Procenant de Kaloud. Diametre. o m. 40 Dispres J. t. S. Brigal, Mt. pt. XXII .

Nous n'avons pas l'outrecuidance de prétendre rien ajonter à un avis aussi autorisé, du moins en ce qui concerne l'éducation elassique de nos sculpteurs. Mais peut-être nous permettra-t-on, comme indianiste, de signaler un autre élément qu'il convient de faire entrer en ligne de compile : nous voulons parler de la nature et de la qualité des étoffes indigènes. L'émment observateur que fut Iliuan-t-ang est descendu à leur sujet dans les détails les plus circonstanciés <sup>(0)</sup>. Il en distingue de cinq sortes, en coton (karpda).

pent-ètre pes mauvais de resumer ici nos observations. Tour à lour nos images nons ont appeis à detinguer les trois ha luta monaviques st. Il p 3,5) puis

<sup>\*\*</sup> Rec. 1, p. 75 — Your arons per ailleurs dd as souvent revenir aur la question du costume, à propos de nos diverses catégories de personnages, qu'il n'est

en lin (kşauma), en soie (kauçeya) et en deux qualités surfines de lame. L'une de ces dernières, comme l'actuel «pashmina» du kaçmîr, était tissée avec la douillette toison qui, pour les garantit des bises himálayennes, pousse sous le long poil des chèvres du Haut-Tibet. A la seconde, extrêmement rare et précieuse et qu'il ne cite que pour mémoire, il donne le nom de kardla comme si elle était empruntée au cerf musqué de la montagne. Le point intéressant est que, dans l'Inde, l'ahiver de Péshawarn passe pour rigoureux, et sa seule évocation suffit à faire frissonner les gens du bassin du Gange. Les exigences périodiques du climat, jointes aux relations continuelles avec la Haute-Asie, avaient sûrement répandu au Gandhara l'usage des vêtements de laine. Telle est tout à fait l'impression que nous laisse la façon dont tombe dans l'école le costume des hommes aussi bien que des femmes. Seuls des lainages d'une grande finesse avaient à la fois assez de consistance et ile moelleux pour fournir des plis aussi nombreux et aussi souples. Si l'on voulait les réaliser à nouveau sur des mannequins, il faudrait aujourd'hui avoir recours dans l'Inde aux châles de Kaçinîi et de Rampour; mais avec ees beanx tissus, ce ne serait qu'un jeu pour un spécialiste — archéologue ou conturier — de les reproduite. Amsi il apparaît bien que les sculpteurs ilu Gandhara ont du êtic encouragés par la vue de leurs donatrices et donateurs dans leur recherche des belles diaperies : il est non moins permis de penser que les heureux effets obtenus par leur art n'aurout pas été sans influence sur les modes indigènes

Les lights — Cette constatation nons amène à nons demander si, en serrant les choses de près, nons n'arriverions pas à dépister, jusque dans la façon de trailer le pen de mi qui se montre sons les

les deux pièces, non taillées et non cousues, qui forment l'habillement d'« laques indiens de Loune caste (p. 178), enfin la lumque à manches et le pantalon qui denoirent aussitét l'eur provenance scythique (p. 9%), encore que la première au moins ait éte adoptée au Gaudhâra par les femmes (p. 75) et par nombre de do lateurs (p. 93), sons parler du sontmaire costime des parass et des ascrés

LA TECHNIQUE DES IMAGES 353 etoffes, des traces d'observation ethnographique, voire même la réaction de quelque usage local Assurément rien en ce genie ne sante brutalement aux yeux, denonçant aussitôt des attaches ou des procedés exotiques Que Hnde connût dés lors les images mons trueuses, à visages et bras multiples, dans lesquelles s'est complu par la suite son génie visionnaire et qui, pour beaucoup d'Euro péens, restent la caractéristique de son art, les Çiva et le Visnuqui se montrent sui les monnaies et camees indo-seythes nous en apportent bientôt la preuse (9) Nous ne serons pas plutot descendus a Mathurà que nous y rencontrerons une unage polycéphale de la même cpoque (4) Mais la statuaire du Gandhâra n'avait encore rien rendu en ce genre jusqu'à la récente déconverte de deux striues a quatre bras, évidemment de basse époque, et dont l'une au moins (3) represente sa dété favorite, la redoutable et secourable llariti (fig 487) C'est donc de façon beaucoup plus discrète que l'ambiance indigène aura forcément réagi sur la technique des sculpteurs Nous en prenous comme premier et plus clair témoin

le type feminin de l'école Venillez revoir nos figures de feinmes (fig 318-319, 335 et sun , 374 et sun ) Duno part les anthropologues nous assurent que la façon dont chez elles «les seins sont brut placés est un caractère tout particulier de la race hindoue (0 r D'autro part il est bieu certain que cet idéal de beaute planturense sent son Orient d'une heue telles Cakintald, la plupart de nos héromes succombent sous lo poids de leurs appits il serait

peu convenable d'insister; mais, une fois avertis, ce n'est plus seulement dans la pléthore des formes féminines que nous discernerons l'influence d'un milieu indien: nous croyons encore en saisir nettement une marque plus subtile dans la facture molle et grasse des torses et des visages de la plupart de nos personnages masculius.

Qu'il y ait là un trait directement emprunté à la nature et imposé aux sculpteurs par le simple usage de leurs yeux, c'est ce dont ne peut douter quiconque a visité l'Inde. D'une façon générale et autant qu'il peut être question d'un type indien commun - il n'est guère do peuple à pousser plus loin, au moins parmi les bonnes castes, la finesse des attaches et la rondeur gracile des membres et du torso, quitte à les laisser promptement empâtor par l'embonpoint chez les personnes opulentes ou sédentaires. Ces caractères ethniques sont indéniablement favorisés tant par le climat, à la fois ou tour à tour humide et chand, que par la contumo si anciennement attestée du massage et des frictions buileuses (1). Quand nous devons noter ici la faible saillie des muscles et notamment des pectoraux, l'atténuation des angles aux genoux et aux coudes, les surfaces toujours lisses et les courbes toujours soues des membres et du trone, il est impossible de savoir si ce sont nos statucs ou leurs donateurs que nous décrivons, tant les uns et les autres présentent déjà cette absence de caractères virils, pour ne pas dire cet air efféminé que les gens d'Europe reprochent si volontiers à leurs « frères aryens » de l'Hindoustan. Aussi suffit-il après tout, pour expliquer l'allure nonchalante et la musculature indécise, voire même les formes grassouillettes de nombre de nos Bodhisattvas (cf. surtout fig. 415), d'admettre que les artistes aient travaillé d'après le modèle vivant. Il ne faut pourtant pas oublier un autre aspect de la question. Selon l'usage universel, les habitants de l'Inde s'étaient formé un idéal de beauté conçu à leur propre

<sup>(1)</sup> Strateou (xv. 1, 54) rappelle le goût des Indiens pour le massage

<sup>(</sup>τρέξες) et les strigiles d'ébène au moyen desquels εξομαλίζονται τὰ σώματα.

mage, ou du moins portant a la perfection les traits les plus communément répandus chez leurs hautes classes Ge n'est pas par hasard que les listes des agnes du grand homme prônent ces mêmes épaules



Fig. hab .... Yanna Aylantes de Sinchi Chapiteau de la porte Ouest du grand stopa Hauteur e m 20 Photograph q de l'Archeological Surrey commun quée par Sir John Massetti.

rebondies, ces flancs ronds et polis, ces jombes fuselées et ces longs bras d'une seule venue, s'amenuisant sans articulations apparentes «comme la trompe de l'éléphant<sup>(1)</sup>» Quand nous reconnais-

on Gaja-bhaja-sama l'expression, à veai dire, ne se trouve pas dans la liste des trente-diux signes mais correspont au vingt-quivienne d'entre ens et es immédiatement suits en vingt-cinquième

(ef la note sun) dans la description du corps de Wayà (Lalia-esstara, p. a.7.19). Rapprochons encore l'epithète de Lari Lara-prati na (Bribat sambité ess 3) de Larabhora (Raghutamea 2011 e8 sons cliez nos statues tous ees signes caractéristiques, c'est autant affaire de goût que de race : les deux influences se mélent mextricablement. Ce n'est d'ailleurs ni le lieu ni l'instant d'exagérei l'importance de cet ordre de considérations. C'est à d'autres époques et en d'autres régions qu'il conviendra surfont de s'en souvenu, quaud il s'agna par exemple de défendre contre les cui tiques enropéens l'extrême mollesse de lignes des idoles indiennes et javantises postérieures (1). A propos de nos images gandháriennes, leur principal intérêt est de nons renseigner exactement sur le genre de concessions que des sculpteurs, apparemment nourris dans le culte du muscle et l'admiration traditionnelle de l'athlète giec, ont pu avoir à faire aux préjugés esthétiques comme aux caractères somatiques de leurs nouveaux chents il ne sied den usci que dans la mesure, déjà appréciable, où ces statues trahissent un commencement d'acclimatation au pays et d'adaptation au goût local

Ce qui est vrai des corps ne l'est pris moins des visages, avec cette circonstance plus favorable que chez tous nos personniges ceux et se voient à découvert, alors que ceux-là se dérobent le plus souvent sous les draperies Quand nous lisons dans les «listes des signes» que le héros indien a, par definition, le front large et uni, les sourcils réguliers, de grands yeux longs, un nez proéminent, des joues pleines et une mâchoire de lion (2), nous nous trouvons d avance dispensés de faire la description des faces de nos Boddhas et de nos Bodhisattivas. La dernière expression surfout mérite d'être relevce car, s'il est une pritucularité constante et, a nos yeux, un

etc et d'une façon générale, l'idéal de beaute «a jointures invisibles» (adissa mana samd/i) du Mahavamsa v 59

O Nous aurons à revenir sur ce point a la fin du paragraphe a du chapitre xviii — Veut on pour préciser les idées un autre exempletopique la lecture de la comparai son inatten lue de la jambe liumaine asec cell di vr i des ant lopes noures (singt

cinquième signe) ne nous aidera pas mouns que l'observation directe de la na iture à comprendre que les Indiens aient pu trouver élégante l'excessive indigence des mollets chez les personnages de l'an cienne école (fig. 468 et suiv.)

en Simha han i glosé par pina gan la, \*aux joues pleines» dans Lalita-vistar i p 105 l 18 et p 107 l 9

peu choquante dans les têtes de nos images, c'est le curieux alourdissement du bas de leur visage Chez elles l'ovale grec s'épaissit visiblement jusqu'à ne plus mesurer parfois, selon l'un des canons de la Brihat sambita (1), qu'une proportion de treize doigts de haut sui dix de large entre les deux oreilles. Plus encore qu'i la pleni tude des joues, ce fait est dû au développement evageré de la machoire inférieure (cf notamment fig 395-397, 446, 448-450, 462) Or ce large et fort menton reste un trait courant chez les Indiens d'aujourd hui () comme chez ceux d'autrefois (cf.,fig 464 ct suiv) Sur ce point encore nous sommes conduits à penser qu'un caractère ethnique, d'ailleurs sanctionné par la faveur publique, a modifié de façon sensible les traditions d'atelier de nos sculpteurs Ce « visage de lune » s'est imposé à leur ciseau, en même temps que ce regard noyé sous la paupière assoupie et au même titre que la fine moustache frisée ou les détails de la coiffure et des bnoux

## S II L'IDENTIFICATION DES IMAGES

Ainsi done, jusque dans l'exécution des images les plus idéalisées nous crojous deviner des traces d'indiamisation à plus forte raison en relevons-nois chez celles qui ont été évidemment croquées sur le vif Déjà, à propos des donateurs et des figures de chaux (9) nous avons d'indie au passage le caractère anaturaliste a d'une partie de l'œuvre de l'école du Gandhara Cette observation est encore renforcée par l'absence constatée de tonte figure proprenient allégorique. Assurément nous avons vu paratire sui nos sculptures des abstractions concrétisees, telles par exemple que la nagara-deaul de Çi tvasti ou de Kapilavastu (9), mais tout donne à peuser que cette déité ne jouissant pas dans l'imagination populare.

O Cl. 1313 3 10-12

O Il sull'i por sen assurer de familleter un recue i d. portraits des réjas actuels.

or Crill p 99 or Crill p 68 etles references et técs ibid n ord l p 360 36;

d'une existence moins réelle que n'importe quelle autre fée ou déesse Chacun, homme, géme on dieu, quels que soient la caté gorie sociale à laquelle il appartient, les idées qu'il personnifie ou les mythes qu'il incarne, est directement représente sons sa forme ou du moins sous celle qu'on lui piêtrit, et non sous le voile plus ou moins transparent d'nn symbole La figure, sinon lustorique ment vraie, du moins à peu près vraisemblable du Buddha a pris définitivement la place des emblèmes que lui consacrait l'école indienne Aulle part nos yeux n'out rencontré de pures vues de l'esprit telles que les deux autres ajoyauxa, le Sangha et le Dharma, ces lountrines approximations bouddliques de "l'Lglise" et du "Logos" A la vérité V Vogel a eru les reconnaîtie tous deux dans les habituels compagnons du Bienheureux sur presque toutes les scènes de sa critière, la Communauté sous les espèces du moute et la Doctrine sous celles du Vajrapani (1), mais cette trop ingé nieuse hypothèse nous a paru en contradiction fingiante avec la façon dont les créateurs de la sculpture gandli trienne ont entendir leur métier Toute leur imagerie divine procède sans mystère du franc anthropomorphisme des vieux artistes grecs Si certaines scènes pretent parsons à double entente (\*) il n'en est pas de même de leurs figurants terrestres ou mylluques, nous avons l'impression qu'il nous faut prendre chacun deux pour ce qu'il est sans nous inquiéter de ce qu'il pom rait être

LA REFARTITION DES TYPES — Ge caractère volontiers réaliste ajoutera tont a licure à lintérêt historique de nos personnages orais il faut avouer qu'il ne nous rude guère au point de vue de leur identification C est un don que le talent d'observer, voire même d'attraper au vol quelque physionomie originale, c'en est uu autre, singulièrement plus rare que le pouvoir de créer en faveur de tel homme ou de tel dieu un type capable de s'imposer une fois pour

toutes aux artistes et de se fure reconnaître aussitôt du public Prenons le cas le moins défavorable à nos sculpteurs jamais plus qu'à l'occasion du «général Pâncika» ils n'ont été sur le point de produire une figure fortement caractérisée. La martiale allure du «101», ou plutôt (comme nous nous sommes aperçus qu'il fallait



Fa h65 - Yan a p \n nkrar

Detail do la bal s raie Mas ede Mal as Muter o Si

Photographe in Co wood IV Co s w

due) du «satrape» du musée de Lahore se reflète même sur plus d'une réplique Mais faites l'épreuve de feuilleter celles-ci les unes après les autres (fig 367 et suur) et vous verrez hentôt cette apparence de personnalité se dissondre et seffacer dans le type générique du Yaksa Telle est en effet la règle générale qu'une fâcheuse expérience, toujours répétée, nous ronduit à posei le plus souvent l'école du Gandhâra ne nous présente pas des individus, mais seulement des castes. Si nous pouvons distinguer à première vue un parri d'un giand seigneur ou un religieux d'un laque, rien dans leur traitement aitistique ne nous permet — abstraction faite de tont caractère adventice — de choisir entre une femme et une décesse, ou encoie entre un roi, un dieu et un Bodhisatti i

Il serait donc plus que superflu de demander par exemple à nos sculpteurs un Mara ou un Indra anest immédiatement reconnaissables qu'un Jupiter ou un Bacchus Est ce a dire qu'ils aient oublié en route on négligé d'utiliser sur place les ressources si variées du répertoire classique? Nous avons déjà constaté qu'il n'en était rien, seulement ils les ont prodiguées au hasard et sans méthode, d'après Imspiration du moment Tout au plus croyons-nous apercevoir entre eux une sorte d'entente tacite, mais généralement acceptée Aux grands dieux, aux Bodhisattvas, au Buddha, ils semblent avon été d'accord pour réserver le type ideal de Phæbns-Apollon, quant à ceux, moins respectables ou plus voluptueux, d'Hermès et d'Hé raklès, de Dionysos et d'Eros, de Pan et du Satyre, ils les prétent tour à tonr, au gré de leur fantaisie, aux Yaksas et anx antres génies subalternes (1) Les rôles du panthéon indien se sont aiasi trouvés repartis au petit bonheur et a bâtons rompus entre les divers membres de la troupe hellénistique On peut le regretter, pourvu qu'on avoue que le surprenant eut été qu'il en fut rutrement et qu'on ne sut quel législateur, également versé dans les secrets du Mêrn et de l'Olympe, est d'avance présulé, selon des rapports exactement pesés, à une distribution immuable En derniei ressort, cette absence presque mévitable de règles fixes a en deux résultats opposés, mus egalement embarrassants pour nos recher ches D'une part nous avons dû poursuivre iles personnages polymorphes, tels que Vajrapini, sous tons les aspects qu'ils revêtent

tour à tour, parfois sur le même panneau. D'autre part nous avoos désespéré de parvemr à différencier entre elles les uniformes images des dieux et des Bodhisattras ou encore celles des divers Buddhas, lei il y a disette et la surabondance de types.

LIESANA ET MUDRI. -- Quel remède employer contre ce double inconvénient auquel il ne se pent pas que les donateurs d'antrefois n'aient été anssi sensibles que les archéologues d'aujourd'hun, car n'aime-t-on pas autant à savoit ce qu'on paye qu'à comprendre ce qu'on étudie? Le lecteur qui aura eu la patience de nous suivre se doute déjà de la perpétuelle et commode panacée à laquelle nos artistes ont en recours : non moins que sur les basreliefs, l'abus des laksana on attributs distinctifs sévit sur les images. Mettons hors de cause les figures monstrueuses ou partiellement animales, démons, nagas ou suparnas, dont les traits exceptionnels proclament aussitot - à défaut du nom personnel que le contexte seul de la scène peut parfois nous donner - l'appellation tribale. Dès que nous sommes en présence de personnages à forme simplement humaine, c'est tonjours au «signe de reconnaissance» que nous avons du nous sier pour leur identification. Le rôle de l'attribut est particulièrement en évidence chez les personnagesprotées, sous toutes les transformations et sous tons les déguisements nous avous deviné Vajrapâni à son fondre, Pâncika à sa lance ou à sa bourse. Hârsti à son nouvrisson on à sa corne d'aboudance. Mais le même moyen s'est parfois offert à nous guider parmi les innombrables rééditions toutes pareilles de nos Bodhisattyas Maitrêya, toujours compatissant, a pris soin, pour nous titer de peine, de nous montrer son flacon, et la marque connue de la - Première méditation - inscrite sur un socle nous a dénoncé Siddh àrtha

Nous ne reviendrons pas sur ce procédé m sur le rêle prépondérant qu'il jonera dans l'iconographie postérieure<sup>(1)</sup> Mais il nous fant au moins signaler ici l'amorce d'autres méthodes de différenciation qui n'ont pas eu plus tard un moindro succès. Le cas de tous le plus embarrassant était notoirement proposé par les légions monotones des personnages de haute easte on des Buddhas. A les fréquenter nous avous appris l'importance du costume et celle des marques personuelles. C'est ainsi que nous avons distingué les Buddhas des Bodhisattvas grace à leur vêtement, et, parini les laïques, tenté d'établir à l'aide du signe frontal (umd) une démarcation tranclice entre les dieux et les Bodhisattyas. Dans chacune de ces deux dernières catégories nons avons, avertis par les textes (1), épié jusqu'aux nuances de la coiffure et discerné à leur turban on à leur absence de turban Indra de Brahma, Siddhartha de Maitrèya. Cette ressource même manquait pour diversifier entre eux les Buddhas, qui tous ont la tête découverte et la marque de l'irna au front; mais il ne nous a pas cehappé qu'un suprème expédient restait encore. De quoi s'agit-il en somme ici, sinon de réveiller la mémoire des noms propres? Or, parmi les seize moyens mnémotechniques que cite le Milinda-panha, à côté des lalisana sont notées les mudra(1): et en effet des images pareilles, voite même parcillement assises, peuvent encore faire des gestes différents avec les mains et, muettes qu'elles sont, parler aux yeux par signes. Ce n'est pas autrement qu'en sculpture - car la peinture dispose en outre du jeu des dissérentes couleurs - les Dhyani-Buddhas se nommeront plus tard aux fidèles. Toutesois, au Gandhara, ces indications nous ont semblé rester encore vagues et indécises (9). Il faudra le lent travail de générations d'imagiers, doublés de théologiens, pour achever de fixer cette confuse mythologie.

(1) Cf. 1 II. p 240

<sup>(1)</sup> Ed V TRENCANER, p 78 79; trad dans S B E, XXVV.p 122-123 Il est vrai de dire que por mudda le texte n'entend encore que les «signes» écrits —

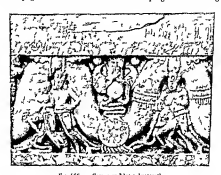
On peut noter, par contraste avec les mudra, la moindre importance iconographique des façons de s'asseoir (asana).

<sup>(2)</sup> Cf t II. p 334. Nous devrous reseme encore sur celle question, p 37h

363

## \$ 111 RAPPORTS ET CONTRASTES AVEC L'ECOLE INDIENNE

En attendant, ces imprécisions et ces obscurités sont l'inévitable rançon des prétentions artistiques de nos sculpteurs II ett été, qui simple pour eux d'imiter l'exemple des vieux décorateurs de Bailiut et sous chaque image ou presque d'écrire lisiblement son sujet que de pages et de discussions ils autaient épargnées nux iconogia-



F c 466 - Garlos at Mas a Ananavari D ta l de la balustra le Vuese de Vadras Ilaute r o m 80

phesi Mais personne ne s'est résigné à sinvre le sage exemple de ces hons initiateurs. Spéculant sur leur talent et la vulgarisation croissante de leur art, les imagers de Sànchi se sont dispensés eux aussi, de toute inscription explicative et leur silence aggrave in difficulté d'une comparaison entre les répertoires des deux écoles hous n'en arrivons pas moins sirement, quoique avec plus de peine, à établir qu'à travers toutes les différences de facture leur

personnel, si l'on peut dire, est sensiblement pareil (cf. fig. 464-475). Sur les monuments de l'Inde centrale nous ne voyons pas sendement revenir, à propos des mêmes seènes, des laboureurs, des athlètes, des soldats, des maîtres et maîtresses de maison, des rois et des reines, des ascètes brahmaniques, etc., mais encore des démons, des génies et des fées, de forme animale, humaine ou mixte, et toutes les catégories des dieux des sept premiers étages du ciel. Aussi sera-t-il heaucoup plus court de rappeler les deux sculs types que nous n'y rencontrions pas, à savoir celui du Bodlusattva et du Buddha. Encore le premier y figure-t-il déjà, sinon lors do sa dernière existence terrestre, du moins lors de ses précédentes renaissances sons cette forme de «prince héritier» (rdja-lumdra) que lui conserveront naturellement, d'accord avec l'histoire légendaire, les artistes gréco-bouddhiques, et nous avons vu à quoi se réduisent les différences de costume en passant du bassin du Gango au Nord-Ouest (1). Il ne reste donc guère qu'une seulo création spéciale à l'actif de l'école du Gandhara; mais celle-ci, comme on sait, est d'importance, puisqu'il ne s'agit de rien moins que du Buddha ().

L'excernos ou Budous. — Nous avons tenté ailleurs (2) de rendre compte du tabou — pour employer un terme à la mode — dont l'ancienne école indienne semble avoir frappé l'image corporelle du Buenleui eux. Dans sa curieuse abstention nous avons cru reconnaître simplement un procédé technique, hérité des vieux fabricants d'objets de piété du v<sup>e</sup> siècle avant notre ère, et qu'une longue accoulumance avait érigé en loi. A force de rééditer et de colporter les luéroglyphiques memento et ex-voto qui avaient été dès

<sup>(</sup>i) Cf. i II, p. 79, 92, 180, etc.
(ii) El subsidiarement de son garde
du corps Varjanan et di moine (cf. i I,
p. 611, et II, p. 276 et 317) · l'apparation de ce dermer à Amarènat (fig. 288)
nous paraît un premier indice de l'in-

fluence gréco-bonddhique, intermédiaire entre les stèles sans Buddha (fig. 475 b) ou avec Buddha (fig. 507).

P. J.A., janvier-février 1911, p. 55 et surv; tradint et illustré dans Beginnings of Buddhist Art, etc.

l'abord confectionnés à l'usage des fidèles d'après les vestiges restés visibles sur le site des quatre grands pèlerinages, on en était venu à les considérer comme des représentations autorisées des miracles dont ces lieux avaient été jadis les témoins (cf. fig. 206, 221, 474-475). Le temps et la distance aidant, il avait fini par passer en axiome que pour représenter le Bienheureux à l'occasion de n'importe quel épisode de sa légende, il suffisait de faire ce que l'on avait toujours sait jusque là, à savoir de l'évoquer à l'esprit par la vue d'une de ses trois armoiries parlantes, arbre, rone ou stapa, voire même d'un simple trône (cf. fig. 177, 214, 228). Placés de but en blanc devant le problème de la figuration du Sauveur indien, les sculpteurs hellenisés ne pouvaient que lui improviser une solution toute différente. Non seulement ils étaient de naissance étrangers à la tradition indigène, mais ils avaient affaire à un Bouddhisme singulièrement transformé par sa propagation même et aussi éloigné de ses concepts que de son pays originels. Pour ent le Buddha ne pouvait être et n'était après tout qu'un dien comme tant d'antres, à mettre sur le même pied que cinquante divinités indiennes, iraniennes ou greeques de leur connaissance -- les mêmes, soit dit en passant, avec lesquelles il voisine sur les monnaies du Nord-Ouest (pl. 111-V). Une déité de plus on de moins, cela n'était pas pour les foire reculer. Afin d'en camper d'emblée une image suffisamment approchée, il ne fallait que le talent de fondre harmonieusement au creuset de leur éducation classique les trois sortes d'ingrédients que concomaient à leur fournir leur familiarité avec le répertoire hellénistique (type d'Apollon), les dues des donateurs sur les signes de beauté de leur Maître (drud) et l'observation directe des membres de sa communanté (habit monastique et lobe distendu des oreilles). C'est bien ainsi, comme nous l'avons vu(i), qu'ils ont comblé du premier comp et pent-être même dépassé les vœux de leur chentèle.

<sup>&</sup>quot; T. II, ch zut, Sa, cf plus less ch xvm, Sa pour le developpement parallée nouvelles traditions

Ce coup de maître était-il en même temps leur coup d'essai? Ce qui est sur, c'est qu'en l'absence de ce type, il ne saurait être question, à proprement parler, de l'école du Gandhara, dont il est à la fois, si faire se peut, In hase et la clef do voûte. Aussi ne saurait-ou trop répéter à quel point son apparition fait date dans l'histoire de l'art bouddhique. A raison du rôle prépondérant qu'il assume des le début, il marque nettement le commencement d'une ère nouvelle; et bientôt nous le verrons couper en deux le développement uormal des écoles de Mathura et d'Amaravati, en attendant qu'il pousse sa diffusion jusqu'oux confins de l'Asic orientale. Sa destinée est si étroitement liée à celle de l'école, qui est née en l'enfantant, que non seulement on lit l'évolution de l'une dans celle de l'autre, mais encore qu'on suit conjointement au dehors de leur pays natal l'expansion de leur influence. Aussi nous téservons-nous, dans les prochains chapitres, d'en faire le principal pivot de notre étude historique. Il en résulte que nous devons nous interdire pour l'instant toute considération de cet ordre, et c'est ainsi qu'il ne sera pas question des à présent des éléments de classification chronologique que nous pourrions chercher entre les Buddhas gandhariens soit dans les attitudes de leurs mains, soit dans la disposition de leur costume, soit enfin dans le traitement de leurs cheveux on de leur nimbe.

LE MUBE. — Il convient cependant de dire ici un mot de ce dernier accessoire. Complètement inconnu des imagiers de Barhut et de Sânchi, nous l'avons vu au Gandhâra se montrer par intermittences sur les bas-relicfs, puis faire preuve chez les icones d'une rare constance. Le Buddha le partage non seulement avec les Bodhisattvas et les dieux, mais encore avec les demi-dieux et les rois. En tout état de cause, le sens de cet insigne pai le trop clairement à nos yeux d'Européens pour n'être pas dans l'Inde d'importation occidentale. Que ce soit en Égypte ou en Assyrie qu'il en faille chercher l'origine, c'est apparemment de l'Asie antérieure qu'il a pénétré aussi bien dans l'art chrétien que dans l'art bouddhique pour signifiei, ici comme là, «divinité», et, subsidiairement, «sainteté». Il auiait été plus précocement adopté par celui-ci que par celui-là, car c'est seulement à paitir du iv siècle qu'il fait son apparition dans les catacombes<sup>(1)</sup>. Nous devons d'autre



Fig 167 - Nica ne Marnent Unsee de Nathurd, nº G 25 Honteur o m y5

part avouer qu'au Gandhâra comme ailleurs son histoire reste assez obscure. Le témoignage même des monnaies n'y apporte pas toute la clarté qu'on aurait pu espérer Sur les pièces grecques et scytho-parthes de l'Inde, on ne trouve de nimbe qu'autour des

<sup>(1)</sup> M Bestien, Les Catacambes de Rome, p 192 - Aussi Spence Hann,

Eastern Monachism, p 416 vental que le numbe soit d'origine indienne

le visage du Maîtro, et l'Açoldwaddna (1) spécific bien que cla gloire large d'une brasson revelait l'aspect d'une eireonférence. Telle est on effet sur les plus anciennes de nos sculptures la forme immuable du nimbe, et - là où elle paraît (cf. fig. 140, 459, 463) - do l'auréole. La lourdeur de ces disques de pierre a fait ingénieusement supposer à M. le professeur A. Grinwedel qu'un encadrement si incommode pour une statue devait êtro du à l'imitation directe des peintures (1). Notons que le cumul de l'auréole et du nimbo, fréquent dans l'iconographie postérieure, pour rare qu'il soit au Gandhara, n'y est pas sans exemples. Sur les figures 76 et 405 (1) tous deux gardent mêmo la forme roade que décrivent les vieux textes. On ne peut toutefois se dissimuler quo l'ouréole, volontiers circulaire autour d'un personnago assis, a une tendance naturelle à devenir ovale autour d'un personnage debout. Cette transformation se dessine sur la fameuso monnaio de Kaniska qui représente le Buddha (pl. V,9). l'ent-être est-ee sous l'influence de tels exemples que le nimbe marque à son tour sur certaines images d'Ajanta (fig. 5n5) une propension à s'ovaliser et qu'il devient tout à fait oblong, puis s'effile en pointe par le liant à Java (fig. 512 et 568) comme en Clune (fig. 541 et 565). D'autre part on voit son orbe, d'abord parfaitement nu, se laisser peu à peu envalur par le décor : ici il s'ourle de filets (fig. 136, 326, etc.), là il se festonne de dents (fig. 480, 550, 552, 584), enfin il se couvre d'un réseau de fines dentelles (cf. fig. 554 et 587). Retenons seulement ici que ces modifications dans le contour comme dans la surface du nimbe nous fourniront un élément de plus quand il s'agira de procéder à la classification chronologique des images.

<sup>()</sup> Divyatadana, p. 361. - Il est encore question des prabha-mandala des Sent Resis dans Kumara-sambhava , vi , 4.

<sup>(</sup> Buddh, Kunst, p 83, dans l'édition

anglasse, p 86, ce passage a clé mal compras

P) Voyez encore J Ph Voget, 1 S I , Ann Rep 1903-1904, pl LXVIII b

# § IV. LES RAPPORTS AVEC L'PYOLUTION DES DOCTRINES BOUDOHIQUES

Qu'avec l'apparition et la multiplication de ces icones numbées de Buddhas et de Bodhisattvas, il y ait quelque chose de simulta-



Fig 408 469 - Nica er Yanga mu Bannur

Fig 468 «Cakracdka roi des Nague», d'oprès Convincente Barh t pl. XXI 3 Fig 469 «Kutéra (roi des) Yalpas», d'après Convincente Barhut pl AXII i

noment changé dans I aspect et dans I esprit du Bouddhisme, c est ce que personne ne songera a confester Toutes les autres figures divinités naturellement lumineuses, telles que la Lune ou le Soleil(1). Encore ne s'agit-il toujours que d'un entourage de pointes rayonnantes. Sous la forme d'un disque délimité par un simple filet, son emploi n'est devenu courant que sur les monnaies des Kusanas, et là, au lieu d'être réservé aux seules divinités, il encercle également le visage des rois (pl. V). A la vérité, ce dernier développement n'a rien qui doive nous surprendre. Il se pent, comme l'a supposé Cunningham, que ces sois barbares nient imité du protocole chinois leur titre de « fils du cicl », formulé en sanskiit par deva-putra(1). L'épithète de Ocos sut non moins naturellement empruntée par les Lagides aux Pharaons et par les Sélencides aux agrands rois a de Perse. Dans l'Inde même, où les raja sont les dieux de la terre comme les deva sont les rois du ciel, les deux termes sont trop synonymes pour que nous nous étonnions de voir le nimbe persister jusqu'autour de la tête des Guptas (pl. V, 21). Il ne fait en cela que persévérer dans son sens essentiel d'emblème de la divinité. C'est donc toujours ainsi que, sans faire la moindro violence à nos babitudes, il nous fant le comprendre sur les images que nous venons d'identifier au cours des précédents chapitres, qu'il s'agisse de simples génies males ou femelles (fig. 370-373, 382-388), de dieux on de Bodhisattvas (fig. 392 et suiv.), ou enfin et surtout de Buddhas

Jamais d'ailleurs les circonstances ne sont plus propices qu'à propos de ces derniers pour montrer que cette graphie étrangère n'est que la transcription de vieilles idées indigènes. De tout temps l'Inde a cru à ce rajonnement de majesté qui émane des êtres supérieurs. Qu'ils doivent cette propriété à leur caractère surnaturel, à leur naissance ou à leur sagesse, leur tejas les accom-

<sup>(1)</sup> Quoi qu'en dise M. Daoris, dans Rerue numismatique, IV' serie, 1. V. 1901. p 154-166 (trad.en anglais dans Indian Anti pary, Will, 1903, p 430 et sur.), les images de Jupiter et d'Hercule nous

paraissent simplement laurées ou cou-

ronnées (cf pl 111-1V)

es Cf la mote de 11 Daours sur les Tures royaux che: les Indo-Seythes, dans J.A., avril 1899. p 369

BAPPORTS ET GONTBASTES AVEC L'ÉCOLE INDIENNE 369

pagne comme leur ombre, fait de humère comme celle-ci est faite de nuit. L'opinion n'est pas moins communément répandue que les pratiques de la méditation pieuse développent prodigiensement cette sorte d'emanation finidique. Ce n'est pas dans un autre seu que Civa ascète a consumé l'Amour; c'est sous l'aspect de flammes léchant les parois de sa retraite que les artistes gandidriens représentent, lors de la subjugation du serpent de Kacyapa (fig. 224) on de la visite du roi du ciel (fig. 246), la brûlante ferveur du Maître. D'auti es fois c'est de ses épaules mêmes que s'colrappe ce llambolement (fig. 463), et il est assurément enrieux de retrouver ce même détail ion acoleux sur les atonnaies des Kus igas en attendant de le voir attribuer par Hinan-tsang à Kanisko(). Les viens textes admettent d'oillems que le lustre du Buddha no provient pas sculement de «pointes» on de «langues» de flammes, mais qu'il urradie tont autour de son corps sur la laineur d'une brasse en efficant l'éclat de mille soleils (9); et il est en effet des cas où le Bienheureux se profilo en pied sur une glone flam-Doyante (fig. 261; cf. fig. 263 et 564) Tont ce vieux fonds de superstitions indo-franiennes perce ainsi sporadiquement dans nos sculptures : c'est le sauvageon sur lequel l'artiste indo-gree o greffé la conception restée classique du nunbe, puis de l'auréole

Cenx-ci n'ont pas plus tôt pris forme sons son ciseau que la plume des écrivains se met en devoir de les décrire Déjà le Mahdvastu (1) qualific de mukha-mandala le «cercle» qui environne

CTADRIBY - II

<sup>(1)</sup> La statue reproduite sur la figure 463 aurait été tronvée par le D' J G Genan près de Kaboul (cf 1 I p 13. n 1, el p a4), on reconnilira à sa droite l «Aumone de la poiguee de poussière» (cf fig 255) et à sa gruche la "Prédic tion de Dipankara" (cf fig 139 141) Comparez pl. V, 3, 5, 7, et Iliuan TRATE, Rec , I , p 65 — I a même particularité sobseive sur les images de l'Asie ceu-Irale (cf 1c1 même fig 56a d'après

M A STEIN, el GRENWEDZE, Alth Kults Turk , p 22 et lig 339 et son )

<sup>(</sup>n Duyaradana, p 46 47, 75, ele Avadana-cataka, ed. I, p 37 (Irodust dans Bunyour, Introd , p 201), etc Pour les prabha-çıkha, cf i'un des surnoms d Amitabha dans Sukhacati-vyuha, \$ 19. éd p 29 l 12 (troduit dans S B E , XLIX n p 29) 19 H, p 313 | 15, cf I, p 238

<sup>1</sup> a 3

divines, connues des plus vieux textes comme des plus inciennes sculptures, ne nous faisment pas sortir du cercle ordinaire des eroyances indiennes communes Mais voici que surgissent du fond de la conscience populaire des constellations iconographiques nouvelles évidemment le Bouddlusme est en prise de se fabriquer un panthéon original. A veni dire cette mythologie, où l'on voit que déborde à loisir l'imagination visionnaire de quelque moine illuminé, est encore plus vague et monotone que celle dont les fidèles schuent dabord contentés mais du moins elle avait à leurs veux l'avantage d'être leur création propre. An lieu d'un échafaudage étage de simples dieux (1), ce ne sont plus que Buddhas transcendantiux tous flanqués de leurs fils spirituels, les Bodhisattyas, et multiphés à l'infim dans des myriades de mondes (\*) Telles sont du moins les apocalypses qui allaient faire fortune dans l'Egliso bouddhique et souligner lavenement d'un ordre de choses nouveau Déjà i propos des Bodhisattvas nous avons dù prononcer lo nom de l'extraordinaire transformation qui, d'une secte monastique indienne étroitement salutiste et froidement rationnelle, fit une rcligion mondiale, toute pénétrée de métaphysique, de piétisme et de charité Ce n'est pas le heu d'examiner comment sa morale active, sa croyance en la communion des saints et son altruisme déhrant pouvuent se concilier d'une part avec un idéalisme nibi listique, de l'autre avec les pratiques machinales d'une dévotion outrée et une recherche effrénée de ce que nous connaissons egalement sous le terme d'aindulgences »(3) Mais il nous importe de savoir si les personnages de la nouvelle mythologie figurent out ou non, au repertoire de l'ecole gandhârienne, en un mot si l art gréco bouddhique est déjà celui du Mahâyâna

Cf t. II p 192
On finra d'ailleurs par « aviser d'un
moyen de les fa « i ientrer d'ans le sys
lème commin en intercalant dans la
splère la plus subi me des d'eux d'rou
tre e c'eux de Bodl satt as fc l'Euxsorr

Introd p 202 n 1) Déjà le Lalta tuttara (éd tion p 439 trad p 370) place un es ège (asana) de Bodh saliva au-dessur d'un es ège de Brahmà?

Gf L DE LA VALLÉE POUSSIN Bodhicarya alara (Paris 1907)

L'influence du Mentrine sun l'école - Telle est la question que dès 1890 M. Senart avait grand'raison de poser dans le Journal assatsque(1). Nous y avons jades répondu sans hésitation par l'affirmative (1). la jennesse a de ces témérités. Assagi par l'âge, nous n'en voudi ions plus juier ainourd'hui avec antant d'assurance - Mais, dira-t-on pout être, quel scrupule nonveau vous retient? Si, comme à l'ordinaire, des textes peuvent seuls en décider, il n'en manque pas où s'étalent de bonne heure les croyances malià yaniques Dej' le Loins de la Bonne Loi, tout en célébrant les louanges d'Avalokitécvara et de Samantabhadra, semble accorder la préémmence à un noble étranger venu de Chine, le prince Manjucri(3) D'autre part, le Sukhdiati-iguha place aux côtés du Buddha Amitabha, en qualité de principaux acolytes, Avalokitégyara et Mahástháma Or s'il est vrai que ee satra ait été traduit en chinois dès 252 et peut-être même entre 147 et 186 de notre ère, il remonte à une époque où nous n'avons aucune raison de penser que l'art du Gandhara eut déjà perdu toute faculté créatrice(1). . - D'accord, mais nous ne ponvons toutefois nous empêcher d'être frappé du fait que ces onvrages ne demandent à être cités que dans l'occasion présente jamais encore nous n'avons véritablement éprouvé le besoin d'y recourir D'autres, incontesta blement plus anciens, tels que le Mahdragga, le Mahdrastu, le Disgitadana, le Lalita-vistara, etc., nous ont toujours suffi jusqu'à présent pour expliquer ou commenter nos sculptures pourquoi trions-nous chercher le commentaire des images ailleurs que celui

<sup>()</sup> J A , février mars 1890 p 161 OR HR, XXX 1894 P 359 Nous sommes henreux de faire sur ce point amende honorable à M le professeur Grenwerst et nous le f licitons à présent, bien loin de la lui reprocher de la prudente ré erve qu'il avait observée sur ce point «Peut-être écrivious nous est-ce sagesse " surement ce l'étail. Chose curiouse M le D D B SPOOVER

reprend à son tour avec une consiance juvênde la thèse du mah lyamsme gan dhâmen (A S I Inn Rep 1907 1908, p 443 et sur ) mais ses fouilles nont pas apporté la décision attendue

<sup>(5)</sup> Lotus de la Bonne Loi ch \ xxiv xxvx etc

Sukhavati-vyuha, \$34 (éd p 56 traduit dans S B E , ALIA n p 59 cf ibil, p 18a et suiv tp xxii)

des bas-reliefs? Sous quel prétexte nous adresser pour les premières à des textes où nous n'avons rien à glaner pour les seconds(1), et de quel droit creuser contre toute apparence un fossé, et même un schisme, entre deux catégories d'œuvres émanant de la même école et dont nous avons reconnu l'étroite parenté? D'ailleurs, à deux reprises différentes, à propos des Bodhisattvas comme des Buddhas, nous avons cherché de tous nos yeux la preuve concrète et démonstrative de l'intronisation sur nos monuments des personnages mahayaniques : or c'est à peine si nous y avons relevé quelques indices de leur prochain avènement. L'impression s'est irrésistiblement imposée que nous ne dépassions pas la période flottante des origines de l'iconographie bouddhique. Le panthéon, dont ces stèles votives et les images isolées sont en train de doter le Bouddhisme, n'est encore, pour ainsi dire, qu'à l'état de nébuleuse. Tont au plus apercevonsnous, se détachant plus nettement au milieu de cette masso monvante et confuse, les sept Buddhas du passé et un Maitrôya déjà formés, pent-être un Dhyâni-Buddha (Amitâbha) et un autre Bodhisattva (Avalokitécvara) en voie de formation : actuellement lo reste n'est pas susceptible d'être distingué ni encore moins nommé avec l'ombre d'une certitude . . . Faites à présent le bilan de cet inventaire. Çâkya-muni, ses six prédécesseurs et son successeur présomptif, tout cela est à inscrire au compte de la vieille Communanté; c'est senlement le reste, à savoir les Dhyâni-Buddhas et les Dhydni-Bodhisattvas, qui constituent proprement l'apport spécial de la nouvelle doctrine. Puisque ces dernières figures sont incounues de l'école gandhârienne on à peine esquissées par elle, c'est donc que celle-ci a longtemps, sinon toujours, ignoré le Malidyana.

A la vérité, il convient de so rappeler que les fouilles n'ont

bas-rehefs (ef. ci-dessus, t. II, p. 337 el suir.). cerlaines peuvent done correspondre à une série plus tardise de textes

<sup>(1)</sup> Noublions pas toutefois qu'en principe les statues nous ont paru devoir être pour la plupart postérieures au gros des

| LES RAPPORTS AVEC L'ÉVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES 375
pas encore dit lein dernier mot. Dès aujourd'hui, il y a lien de
tenir compte et de la durée de l'école et de la possibilité pour les
mêmes pierres de recevoir avec le temps des interprétations diffé-



Fig. 470 - Leve De Strent (Placiet?)
Detail de la porte Ouest du grand it ipa

rentes . c'est ce que nous n'avons pas manque de faire plus haut<sup>(i)</sup> Il ne faudrait pourtant pas se bereer sur ce point de trop vastes espoirs, et cela pour les raisons peremptoires que nous allons dire 376

Les ruines de Mathura, exploiées à balons rompus, nous ont rendu un pêle-mêle de sculptures datées par les inscriptions du n' siècle de notro ère et qui; par leur style comme par leurs sujets, sont le prolongement généralement-médiocie, mais sidèle, do l'art du Gandhara. Or, l'enquête nouvelle à laquelle M. J. Ph. Vogel vient de soumettro l'ensemble de ces trouvailles, l'a conduit aux mêmes constatations : «Les sculptures de Mathura, dit-il dons son excellent catalogue(1), donnent à penser qu'à l'époque des Kusanas le culte des Bodhisattvas no s'était pas encore développé. Les statuettes nos A. 43 et 68 du musée sont les seules figures qui puissent être identifiées avec Maitreya. Je n'ai pas connaissance d'une seule représentation d'Avalokitéçvara, pour ne pas parler d'outres Bodhisattvas moins populaires... » Et à peine avons-nons enregistré ce témoignage, que M. le professeur A. Grünwedel, do retour du Turkestan chinois, dépose à son tour. Dans les ruines bonddhiques de la Sérinde, il croit ovoir démêlé trois styles : le premier se rattache directement à l'école gandharienne; le second, qui en procède, décèle un degré plus avancé d'évolution; c'est seulement ovec le troisième que, pour le bénéfice d'autres donateurs et sous l'influence d'idées religieuses nouvelles, « à côté du Buddha apparaissent des formes d'Avalokitéevara, puis Manjueri et Samantabliadra... (2) n. La conclusion est la même, et le jour projeté par ces deux ouvertures latérales vient éclairer de façon décisive la situation. Dira-t-on (et l'on n'y a pas manqué(3)) que le Maliayana, ayant cu le Gandhâra pour berceau, y sera resté jalousement confiné ? — L'hypothèse est pire qu'invraisemblable : elle s'écroule par la base si l'on veut bien se souvenir que la secte dominante dans toute la région du Nord-Ouest, jusqu'au ve siècle de notre ère (4), était celle des Sarvastivadins. Non seulement on s'explique-

<sup>(</sup>i) Cat of Mathurá, p 38, et ef ici même tig 496-497 La même conclusion est valable pour la collection de sculptures de Mathurá transportée au musée de Laklmau (I ucknow)

<sup>(\*)</sup> Alth Kults. Turk, p 5-6. (\*) Dr D. B. Srooven, A. S. I., Ann. Rep. 1907-1908, p. 144, n. 3. (\*) Sur ce point, le lémoignage de Paritz (cl., vin x) est forme!

LES RAPPORTS AVEC L'IVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES 377 latt mal, an cas où le grand schisme serait d'origine gandhârienne, que son iconographie ne se fût pas propagée en même temps que l'ait giéco-bouddhique, aussi bien dans la Haute Asie que dans le bassin du Gange, mais comment pourrait-on, quand on y pense, en attribuer gratuitement l'initiative a des champions obstinés du vieux Hinayana?

L'influence de l'école sur le Mangrana - Il faut donc s'y résiguer après comme avant ces recherches, nous ne possédons toujours sur les débuts de l'iconographie malifyânique que deux renseignements positifs L'un est d'oidre historique et l'autre d'ordre archéologique D'une part, Fa-luen(1) a noté que le culte d'Avalo-Liteçvara et de Manjucri était en faveur à Mathura, au commencement du ve siècle de notio ère, dautre part, les souilles de Bénuès nous en ont rendu des images certaines, de style Gupta, datant sensiblement du même temps ou légérement postérieures() Bien entendu, nous sommes prêt à admettre que les origines de ce culte et, par suite, de ces représentations figurées remontent plus hant dans le passé car enfin il a bien fallu aux unes comme a l'autre le temps de deveuir populaires. Nous nous garderons donc de niei a priore que les plus anciens textes du Malidyana aient pu (ainsi que la date de leurs traductions chinoises le rend vraisemblable) inspirer certaines compositions tardives de l'art greco-bouddhique à son déclin (cf fig 484 485), mais nous ne saurions aller plus lom dans cette voie ou plutôt dans cette impasse, car nous venons de voir qu'elle ne mène nulle part, pas plus dans l'Inde que dans l'Asie centrale A parler franc, la question nous parait avoir été mal engagée Pour la poser utilement, mieux vaudrait en renverser les termes et, au heu de rechercher la problématique influence que le Malifyana a pu avoir sur une école, qui de toute évidence ne s'est entôlée que très tardivement, si jamais, à son service,

<sup>()</sup> Ch xvi - ") (f A S I Ann Rep 2302 1302, p 81 et eury et pl XVVIII XVIV

étudier l'action certaine que les compositions de cette dernière ont evercée sur les conceptions abstraites du Mahâyâna. C'est dans cette direction que l'avenir peut, à notre avis, réserver de fécondes surprises.

Comment douter, en esset, que le soisonnement des images n'ait contribué pour sa part à l'évolution des idées religiouses? L'inévitable s'est produit. Ce Buddha, qui n'était qu'un arhat, un « saint », comme tant de ses disciples (), et ne possédait sur eux d'autre supériorité que d'avoir été le pionnier de la voie commune du salut, achève, au milieu de son nimbe et de son auréole, de se transfigurer en un être surnaturel. Avant longtemps il se trouvera placé par définition en dehors des lois ordinaires de ce monde, et l'on so prendra à douter s'il est effectivement mort ou même s'il meurt jamais tout entier. En même temps, tandis que sous le ciscau du sculpteur les dioux brahmaniques se sont faits hommes, par une démarche non moins naturelle, quoique inverso, les Bodhisattvas se font dieux. L'aisance spontanée de leur divimsation est d'antant mienx explicable que, plastiquement, à l'arnd près, ils sont pareils, et c'est pourquoi nous hésitons à décider si sur telle stèle (cf. fig. 405-408 et surtout 485) leurs protagonistes n'ont pas déjà supplanté Indra et Brahmâ aux côtés du Maître. Mais ce sont les répliques plus élaborées de cette même série que nous avons particulièrement soupçonnées d'ouvrir la porte à tontes les fantaisies (2) : c'est aussi chez elles que, sans grande sollicitation, nous croyons trouver l'amorce de plus d'un développement postérieur. En veut-on des exemples? Sur les figures 79 et 459b on voit un des petits Buddhas latéraux s'entretenir, ici avec un moine, et là avec un laïque. Dans le Divyavadana, le comparse est un autre Buddha, sorte de double créé tout exprès à cette intention par le

<sup>(1)</sup> Comparez les formules du Mahâtagga (I, 6, 47; 7, 15, 9, 4, 10, 4). "Li il y eut six (ou sept, ou onze, ou soixante et un) saints dans le monde ...,

alors que le Buddha vient de convertir ses cinq, ou six, ou dix, ou soixante premiers disciples

<sup>(9</sup> Cf plus baut, II, p 335.

LES RAPPORTS AACC LÉVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES 379

Bienheuteux ne désesperons pas de rencontrer un jour ce groupe sut une sculpture guidharienne. Uns le Lotus de la



F a hijs - Yanna on Sivent Dita I de la porte Est du grand et pa

Bonne Loi ne considère déjà plus cet interlocuteur bénévole comme une simple emmation de ÇAkya-muni pour lui, c'est

bel et bien un ancien Buddha, collègue du nôtre, qu'il nomme Prabhûta-ratna, et qu'il fait voyager avec son stûpa à travers les univers afin de rendre une solennelle visite à cette terre. Or tel sera désormais, ainsi que les inscriptions l'ont appris à M. Chavannes, le sens de ce tête-à tête de Buddhas sur les stèles comme sur les sculptures rupestres de la Chine (1). Mais pourquoi s'attai dei à de simples détails? Même à ne line l'Amitayur-dhyana sati a qu'à travers la traduction de la version chinoise, il est bien clair que cette extravagante spéculation iconographique a justement pour base quelqu'une de ces représentations du «Grand Muacle de Çrâvastîn, où l'image centrale, assise sur le lotus miraculeux au milieu de sa cour de divinités, s'irradie de Buddhas magiques (cf fig 78-79 et 484). Ces compositions - elles-mêmes, ne l'oublions pas, d'une époque relativement assez basse : nous les daterons tout à l'heure au plus tôt du ne siècle de notre ère - ont fourm aux écrivains les premiers éléments de la description du fameux paradis d'Amitabha, dans la Terre-Fortunée do l'Ouest, cette Atlantido de l'Inde. A leur tour, les représentations do co Dhyani-Buddha et de son ciel continueront à reproduire dans la Haute-Asie, en dépit de la prolixité des peintures comme à la faveur de la sobriété des sculptures, les lignes générales des figurations gandhâriennes du Mahd-pidtihdrya . et c'est pourquoi sur le groupe de la figure 566, si parcil à ceux des figures 405-407, l'hôte du lotus central reçoit de la dévotion japonaise le noin d'Amitabha.

L'influence de notre école sur les conceptions et sur l'imagerie même du Mahâyâna peut donc être acceptée comme certaine<sup>(2)</sup>: mais si le cas que nous venous de citer est topique, il faut reconnaître qu'il ne se traduit que par des résultats tardifs et lointains

la Sculpture chinouse (Ars. Assatica, II), p. 15 et pl. XX-VIII, p. 27 et pl. XIIII. © Cf. encore en que nous avons consisté plus haut à propos de l'élaboration des faturs types de Boillusaities, t. II, p. 28.

Drydeadana, p 166, Lotus de la Bonne Loi, ch xi el xx Cf Chavarva, Misson, p 303 et pl 138-100, 146(cf ici même fig 565 au desas de la Rie du Bu blia de itroite) - Ang (Ion-Lang), 256 (Longuera) etc Sur Vonuments de

LES RAPPORTS AVEC L'ÉVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDHIQUES. 381 Sans sortir du Gandhara ni nous écarter de l'ancienne interprétation de ses stèles, nous pouvons noter des rapports à bien plus. courte échéance entre leur fourmillante complication et les divagations apocalyptiques de la grande doctrine : seulement, comme on pouvaits'y attendre, ces analogies plus subtiles ne portent encore que sur la forme et non sur le fond, sur les procedés de composition et non sur l'identification des personnages. Relisez le Lotus de la Bonne Loi on, plus simplement, le Sukhavati-vytha : vous serez frappés de voir comment ces textes, à court d'inspiration, se battent les flancs pour essayer an moins de donner, à force de jongler avec des nombres prodigicux, l'illusion du grandiose et du sublime. Ainsi l'on s'évertuo, faute de tronver mieux, à répéter indéfiniment dans des jeux de glaces un décor trop modique pour contenter à lui seul les yeux. C'est exactement de la même manière que les plus grouillantes de nos stèles gandhariennes ne font toujours quo rééditer, à quelques variantes près, les mêmes éternels clichés. La figure 79, par exemple, se découvre à l'exomen n'êtro qu'uno macédoine de motifs empruntés de toutes mains à des compositions plus sobres. Les deux acolytes porteurs de guirlandes pro-

viennent de pièces analogues à la figure 77, au même titre que cenx que vous voyez assis à mi-hauteur sous des édifices symétriques. De leur côté, ceux des coins supérieurs reproduisent les assistants de la figure 408, y compris les arceaux qui les abritent. D'autres encore croisent leurs pieds ou relèvent entre leurs mains leur genou gauche, se penchent en arrière ou se retournent pour ca user avec eur voisin exactement comme tel ou tel personnage des figures 76, 458 et 45g, etc. Bref, dans les plus souillées et les plus alambiquées de ces œuvres artistiques ou littéraires, la force de l'invention créatrice est plus apparente que réelle. En dernière analyse, les unes et les autres se ramènent à des réduplications plus on moins intempérantes de deux éléments qui, par définition, sont toujours pareils à enx-mêmes et quasi-anonymes, l'idéal du laïque et celui du religieux. Comment s'étonner après cela du psittacisme

des textes et des redites des stèles et, pour trancher le mot, de leui commune insipidité?

La question de l'ionlâtrie - Un autre résultat de cette multiplication indéfinie des images et des vocables a été, s'il faut continuer a appeler les choses par leur nom, le développement de l'idolatrie Sur ce point aussi, les responsabilités des livres et des monuments sont intimement mêlées innis il va de soi que e'est à nos artistes qu'en incombe la plus giosse part N'ont-ils pas les premiers offert a la consommation populaire le perfide aliment des icones de Buddhas et de Bodhisattvas ? A la vérité, dans l'Acoldiadana, le sunt docteur Upagupta sait encore faire la difference entre l'idole et l'Etre sublime qu'elle represente(1), mais on sait vite ce qu'il adviont de ces distinctions dans l'esprit du vulgure et quelle tendance invincible le pousse à confondre le signe matériel avec Lidée, l'image avec le dieu Nous ne songeons donc pas le moins du monde à diminuer les torts qu'ont pu encourir de co chef les sculpteurs hellenistiques aussi bien les piendraient ils fort légèrement, contumiers qu'ils ont été du même délit dans beaucoup d'autres lieux de l'ancien monde Gardons nous, toutefois, de les faire plus criminels quals ne sont et de leur attribuer l'introduction de l'idol'Atrie dans l'Inde Soit développement naturel du fétichisme, soit lointaine influence de lart égyptien ou mésopotrmien, c'était sans doute chose faite des avant Irruption d'Alexandro dans le Nord Ouest Rien ne nous garantit évidemment qu'une véritable statue ait éte processionnellement portée devant l'infanterie de Porus<sup>(2)</sup>, cependant, un siècle plus tard, des images de Yaksas et de Nagas attestent dans i Inde centrale une iconographio dejà élaborée et très anthropomorphique d'aspect. Nous avons du constater plus

<sup>&#</sup>x27;Diegeradana, p. 163 Un simulaceu i d Hercule (Kris 127) d t Quevre Gener MH 213 11 — Sur la question de l'idolàtrie dans I Inde-ef

A Binn, Rel pions de l'Inde, p 39 et 155 (OEueres, 1 p 64 et 214) et horow Vate on the use of images in Ancient Ind a (Ind Ant, 1909)

LES RAPPORTS AVEC L'EVOLUTION DES DOCTRINES BOUDDIHOUES

hant que, sur ce chapitre, les sculpteurs du Gandhâra n'avaent guère innové<sup>(1)</sup>. Tout ce que nous pouvons retenu à leur charge, c'est qu'ils ont fort encouragé parm leurs donateurs les pratiques idolàtriques déjà communes à tous les Indiens et que, par-dessus le marché, ils ont créé le contingent spécial du Bouddhisme.





hie hya by3 - launing (anciere écons de Maruent)

Fig. 472 Muses de Mathurd, nº J. 5. Pilier pr. venant de Bhutean. Houteur. 1 m. 40 Fig. 473 Musés de Calcutta. nº M. e56. Pil er de 1 e ve procent ce. Hauteur. 1 ri. 30

Encore, sur ce dernier chef d'accusation, pourrait-on plaider en leur faveur les enconstances atténuantes Tant qu'à élever des temples à côté ou aufour des vieux stàpa, il étant difficile d'y ériger des statues représentant un idéal plus pur que les Buddhas et les des textes et des redites des stèles et, pour trancher le mot, de leur commune insipidité?

LA QUESTION DE L'IOOLATRIE. - Un antre résultat de cette multiplication iudéfiuie des images et des vocables a été, s'il faut continuer à appeler les choses par leur nom, le développement de l'idolatrie. Sur ce point aussi, les responsabilités des livres et des monuments sont intimement mêlées : mais il va de soi que c'est à nos artistes qu'en incombe la plus grosse part. N'ont-ils pas les premiers offert à la consommation populaire le perfide aliment des icones de Buddhas et de Bodhisattvas? A la vérité, dans l'Acokduadana, le saint docteur Upagupta sait encore faire la différence entre l'idole et l'Etre sublime qu'elle représente(1); mais on sait vite ce qu'il advient de ces distinctions dans l'esprit du vulgaire et quelle tendance invincible le pousse à confondre le signe matériel avec l'idée, l'image avec le dieu. Nous ne songeons doue pas le moins du monde à diminuer les torts qu'ont pu encourir de ce chef les sculpteurs hellénistiques : aussi bien les prendraient-ils fort légèrement, coutumiers qu'ils ont été du même délit dans beaucoup d'autres lieux de l'ancien monde. Gardons-nous, toutefois, de les faire plus criminels qu'ils ne sont et de leur attribuer l'introduction de l'idolâtrie dans l'Inde. Soit développement naturel du fétichisme, soit lointaine influence de l'art égyptien ou mésopotamien, c'était sans doute chose faite des avant l'uruption d'Alexandre dans le Nord-Ouest. Rien ne nous garantit évidemment qu'une véritable statue ait été processionnellement portée devant l'infanterie de Porus(2); cependant, un siècle plus tard, des images de Yakşas et de Nagas attestent dans l'Inde centrale une iconographie déjà élaborée et très anthropomorphique d'aspect. Nous avons dù constater plus

<sup>(1)</sup> Duyeradana, p 363

<sup>(1)</sup> Un simulacium d Hercule (Krisnat), dit Quivre-Conce, VIII, xiv, 11 — Sur la question de l'idolàtrie dans l'inde, ef

A. Berru, Religions de l'Inde, p 39 et 155 (Œueres, I, p. 64 et 24 h), et Kovow, Note on the use of images in Ancient India (Ind. Ant., 1909).

LES RAPPORTS AVIG LÉVOLUTION DES DOCTRIVES BOUDDHIQUES 383 haut que, sur ce chapitre, les sculpteurs du Gandhara n'avaient guère innové (0. Tout ce que nous pouvons retenu à leur charge, c'est qu'ils ont fort encouragé parmi leurs donateurs les pratiques dollatriques déjà communes à tous les fludiens et que, par-dessus le marché, ils out créé le contingent spécial du Bouddhisme





1 16 472 473 - largels (ancieve ecore de Marment)

Fig. 473 Musée de Mathura, n° J. 5 Peler provenant de Bhutesan Hauteur. 1 m. 40 Fig. 473 Musée de Calcutta. n° M. 158 Pel er de mene provena ce. Hauteur. 1 m. 30

Encore, sur ce dermer chef d'accusation, pourrait-on plauder en leur faveur les cuconstances atténuantes Tant qu'à élever des temples à côté ou autour des vieux stâpa, il etait difficile d'y érigei des statues représentant un idéal plus pur que les Buddhas et les Bodhisattvas. Où mieux placer son adoration que dans ces divins moines ou ces princes de la charité et de l'intelligence, en qui, d'avance, l'adepte se mirait? Évidemment, les Indiens ne pouvaient que gagner en largeur de cœnr et en élévation d'esprit à se proposer de tels modèles. Quoi d'étonnant qu'on se sol. plu à voir, dans ces images souriantes on pensives, des dieux vivants et miséricordieux, capables d'entendre et d'exaucer l'invocation confiante du fidèle? Et comment la contemplation de leur bénigne majesté n'aurait-elle pas inspiré une piété plus servente que la vénération des reliques commémoratives d'un Maître mort? Aiusi la statuaire gréco-bonddhique a dù aider à la naissance d'une dévotion déjà tont imprégnée de sentiments mahayaniques, et, de ce point de vue encore, l'écolo nons ouvre des horizons nouveaux. Les bonddhistes enx-mêmes semblent avoir eu conscience de la transformation que l'avenement et la diffusion croissante des idoles avaient introduite dans lenr religion. Aux simples et froides pratiques do la vieille secto monastique so substituaient avec elles les pompes et les fervours d'un véritable culte de latrio : ne serait-ce pas à cette substitution que correspondent les curieuses expressions par lesquelles les Chinois auraient distingné l'ancienne loi » de la nouvelle «loi des images n? On a pu un instant se le demander(1). Ce qui est certain, c'est l'universel triomphe de cette dernière et le nombre infini d'œuvres d'art dont elle a couvert tout l'Orient de l'Asie.

Loin de nous l'idée de prétendre que le succès soit toujours une justification! Pnis ce serait trop beau — et peut-être aussi, avouons-le tout bas, fort ennuyeux — si l'idéal seul avait eu droit de cité dans l'iconographie gandhârienne. Nos sculpteurs n'étaient pas des apôtics et, dussions-nous le déplorer, l'art n'était pas pour eux un sacerdoce. Naturellement, leur principal souci était de gagner leur vue Fourmsveurs plus attentis aux désirs qu'au salut de leur chentèle, its ne se sont nullement cantonnés dans tes

<sup>(1)</sup> Cf Romantic Legend, p 9 et note in fine, Bunvoer, Lotus de la Bonne Loi,

p 365 Maisl'erreui de rette interprétation a été relevée par Keny (S B E, XVI, p 68).

LES RAPPORTS AVEC LÉVOLUTION DES DOCTRINES ROUDDHIQUES 385 sublimes images qui étaient leur spécialité Les regrettables antécédents d'une Ilanti et d'un Pancika ne les ont pas empêchés d'en exécuter tant qu'on voulait : et on en voulait beaucoup l'eu leur chaut de servir auss l'insolente fortune d'un couple d'an nens gemes cannibales et, qui pis est, de proposer par la même occasion à la dévotion bouddluque le piège du démon dont la vieille Communaute se défiait le plus, à savoir une figure de femme! Il est même permis de signaler avec M le professeur Grunwedel (1) dans les divers types de Vajrapâni l'origine des Dharmap las, et dans les démons de l'armée de Mara celle des figures de cauchemar qui peuplont les albums tibétains. Aux images obscènes piès - car il faudrait une singulière bonne volonté pour en dicouvrir ici les prototypes et nous oous refusons à en charger la conscience de nos sculpteurs(3) - on démélerait ainsi au Gandhâia les premiers linéa ments de ce qu'il y eut de meilleur on de piro dans l'iconographie postérieure du Bouddhisme, et sans doute nous le voulons bien. à condition de répéter une fois de plus que tout cela n'y est encore qu'à l'état embryonuaire Si l'école n'appartient pas en propre au Mahavana, encoro moms peut elle être suspectée de «tantusme»

Dérivirions — Et à ce propos, avant de quitter la question des imports entre i évolution de la doctrine et celle de l'iconographie bouddinques, il ne serait peut-être pas inutile de sentendre une bonne fois sur les termes et sur les futs car nous craignons qu'il ne sont trop souvent commis un mauvais usage des uns et une frusse interprétation des autres. Tout d'abord, est-on bien sût que le panthéon du Mahayana ait jamais différé foncièrement de celui du Hinayana? Cette différence, nous l'avons jusqu'ici supposée comme tout le monde mis nous devons à la vérité de dire que nous ne l'avons nulle pait constatée Assirément, nous apercevons bien un ecurt de doctrine et de pratique entre les soi disint saints

<sup>1)</sup> Mathalante du Bouddhisme au Tibet p a's et suiv ef plus haut II p 36 et 63

qui cherchent leur salut personnel dans le néant par les hint voies vertueuses, et les prétendus surhommes, qui ne tendent à rien moins, à travers les dix perfections, qu'à réaliser par leur pi opre illumination le salut des autres, mais que cette opposition entre leurs attitudes morales entraîne un contraste non moins radical dans l'aspect des lieux et objets de culte de lenrs zélateurs respectifs, cela nons ne le voyons pas Qu'ils crussent ou non a la théorie des atrois corps mystiques du Bienheureux, de ces trois coips il n'y en avait qu'un, tonjours le même, qui intéressit leuis imagiers Ou encore ils pouvaient avoir un assortiment de noms plus riche les uns que les autres pour désigner teurs statues de Buddhas et de Bodhishttvas cela n'empêchait pas les statues d'être pareilles Ajoutez que rien non plus ne pouvait saue que, de part et d'autre, les mêmes superstitions populaires n'allassent leur train Justement défiants des rusonnements a priori, passerons-nous à l'observation directe? Le résultit sera le même Himyanistes, nous dit-on, étaient en grande majorité (comme d'ailleurs les habitants du Guidhira) ceux de la Sérinde septentrionalo, ceux de la Sérinde méridionale etaient au contraire malifyânistes (1) or, l'on ne découvre ancun changement notable dans le personnel iconographique en passant des planches de MM Grunwedel et von Le Coq à celles de Sir Aurel Stein Notre impression est que la différence de decoi ation entre un convent du Grand ou du Petit Vélucule était et est restée longtemps beaucoup moins sensible que chez nous entre une église catholique ou reformée A notre connaissance, il ny a en que trois états vraiment tranchés de l'iconographie du Bouddhisme l'un, representé par la plus ancienne érole et caractérisé par l'absence de la figure du Maître, lautre, le gandharien, qui, gardant du premier les dieux, les gémes et les fées, y a ajoute les Buddhis et Bodhisittyrs, le troisième enfin, aussitôt denoncé par l'irruption

Cette opposition signafée par Hicar Tare entre les contents de Koulcha et ceux de Khotan (Rec. I p. 19 et II p log) est confirmée en ce qui concerne cette dern ère ville par la relation antérieure de Fa men (ch. m) LES RAPPORTS AVEC LEVOLUTION DES DOCTRIVES LOUDDHIQUES 387 d'une foule de figures féminines ou monstrucuses, parfois les deux à la fois et souvent formant des groupes obseènes Comme l'appa de notre ère, nous obtendrions ainsi des périodes assez nettement délimitées, si — source de confusions sans fin — I on n appliquant trop souvent l'épithôte de mah'lytinque aussi bien aux pures inven-



Fο 474 — La Narretλ S ca Dal de la façade de la porte No I lu grand s pa

tions de la troisième qu'ux plus nobles productions de la seconde Mieux vaudrait être d'accord pour s'absteur d'un pareil abus de langage et reserver par exemple le nom de tantrique à l'e horde luxurieuse on grimaçante des images mediéviles Mais en même temps force est semble t'il de convenir que d'u i au v's siècle de notre ère d'ans toutes les parties du monde bouddhique<sup>(1)</sup> Hinay îna

L From Buddhisn in Ludoch na p 237 D W Conv Os is 1 Ze's I p 30g a

et Mahâyâna n'ont guère usé que d'un seul et même panthéon, celui-là même que nous venons de passer en revue. Aussi bien nous a-t-il paru capable de satisfaire à la fois toutes les aspirations et tous les goûts : depuis les images idéales, uniquement imprégnées de la qualité de sattva, comme on dirait en langage indien, jusqu'aux monstres furibonds où s'incarne l'obscur et bestial tamas, en passant par les génies chez qui la passion (rajas) domine encore, n'y avons-nous pas dénombré tous les modes et aspects principanx de l'humaino nature?

### S V. L'INTÉRÊT DISTORIQUE DES IMAGES.

Ainsi, ce panthéon même recèle des éléments de vie et de variété que certains critiques, hypnotisés par les images solennelles des Buddhas et des Bodhisattvas, ont trop partialement laissés dans l'ombre. Assurément, celles-ci sont désespérément monotones: et, en effet, il n'est guère facile d'exécuter des variations sur le thème du bean parfait. Puis cette combinaison d'un idéal grec et d'un idéal indien, cet amalgame d'Apollon et du Purnsa, tel que nous l'avons défini ci-dessus (1), ne ponvait manquer dans sa noblesse soutenue de contracter un air assez conventionnel. Enfin, il n'est « pas contestable que la plupart de ces idoles ne soient la copie purement machinale de modèles consacrés. Mais il n'empêche quo dans le nombre il se découvic quelques chefs-d'œuvre; et, d'autre part, vouloir réduire l'art du Gaudhara à la seule reproduction stéréotypée de Bodhisattyas et de Buddhas, c'est lui fairo délibérément tort d'une partie considérable de son répertoire. Il ne tient qu'à nous de vérifier une fois de plus (9 combien celui-ci a d'étendue et de souplesse, comment il embrasse et fait résonner tour à tour

propos du Japon, du P. Wizcza, Textes historiques, p. 1706, à propos de la Chine etc. L'accord est en voie de s'établir sur la question

(9 Cf. l. H. p. 18, 100, 110, elc

on T II, p 302.— Nous aurons l'oc casion d'y revenir encore plus lard, ch. 2vm. 5 2 in fine

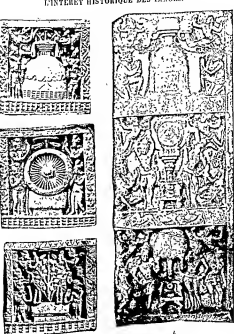
toutes les notes, depuis le laid volontaire jusqu'an beau idéal, depuis le grotesque jusqu'au sublune, sans négliger d'observer et de rendre le réel Encore ne fant-il pas oubliei qu'une moitié de la production de l'école a péri, peut-être la plus belle, à coup sûr celle qui eût été la plus instructive en même temps que la plus récréative pour nous On sait à quel point la peinture, grâce à l'illusion de la couleur et aux ressources expressives du dessin, tend à rapprocher de l'humanité les plus mythiques personnages, tandis que la plastique ne peut guère s'empêcher de rendre les types les plus familiers quelque peu hiératiques et distants Comparez, sans aller plus loin, le Buddha sculpte de la figure 445 avec son image peinte sur la figure 536 vous sentirez aussitot le contraste entre les youx perdus, l'oir absent de la statue et le visage ouvert, le regard direct du tableau La première est à mille lieues de nous, le second semble tout proche de la réalité courante Oue d'indiscrètes et savoureuses confidences, commises au conrant du pinceau, n'avons-nous pas du perdre avec lœuvre des peintres! En dépit même de la réserve native des sculpteurs, les idoles gandhariennes ont laissé forcément echapper plus d'une révélation sur les idées, les croyances, les us et coutumes, en un mot la vie de tous les jours Ainsi qu'il nous est arrivé à propos des bas-reliefs, nous avons reconnu chez cet art religieux et importé une veine naturaliste et populaire, dont l'historien de la civilisation pourry tirer bon parti

L'Historisus — Il ne faut pre onbher, en effet, que la littérature n'est pre la seule expression d'une société Toujours et partout, comme on l'a dit de notre moyen âge, les monuments figurés sont la Bible du peuple qui ne suit pas lire Précisait aux yeux les conceptions les plus courantes, il se peut que sur plus d'un point leur témoignage ne coîncide pas absolument ovec celui des œuvres luttéraires, destinées à un outre public, d'uno differente mentalité, et qui ne s'uitéresse pris toujours aux mêmes choses. Aussi, quand

nous nous penchons sur la religion bouddhique, vue à travers l'art gandhârien, nous croyons y découvrir, outre beaucoup de choses que les textes disent, d'autres encore, dont ils ne soufflent mot ou dont ils ne parlent qu'en termes voilés. Celles-ci seront évidemment l'apport le plus intéressant de nos documents iconographiques. Faut-il repreudre dans l'ordie ces diverses révélations, à commencer par celle de la curieuse croyance à laquelle Vajrapani doit son rôle et sa constante présence en scène? Ou rappellerons-nous quelle importance a prisc forcément à nos yeux, en dépit du dédain mal déguisé des livics sacrés, le culte du couple tutélaire, au moins parmi les classes inférieures ou moyennes? Car c'est là surtont, dons les bas-fonds de la conscience religicuse, que l'iconographie jette les jours les plus inattendus. A un degré plus haut, ce qu'elle nous a appris de la popularité particulière des dieux Indra et Brahma aurait déjà pu se déduire des données sournies par les satra bouddhiques. Cette confirmation a sans doute son prix : il est plus surprenant de remarquer qu'on aurait aussi bien pu citer à l'appui de cetto constatation d'autres textes, d'un caractèro beaucoup plus classique. A la réflexion, rien de plus simple. Jusqu'à ce stade inclus(1), les images gandhâriennes ne font en effet fout-il le répéter une sois de plus ? — qu'exploiter le vieux fonds mythologique commun à tous les Hindous de leur temps. Par suite, il serait licite de se scivir pour les commenter soit de la « triple corbeille », soit des épopées brahmaniques, et réciproquement elles se préteraient d'aussi bonne grâce à illustrer le Mahdbhdrata que le Tri-vitaka.

Le Bouddisse. — C'est seulement quand nous arrivons ou sommet de l'échelle que nous rencontrons la création spécialement orthodoxe des Buddhas et des Bodhisativas. De ces curieux échantillons d'Irumanité divinisée, les sculptures nous ont montré le

<sup>(1)</sup> Cf encore 1 II, p. 16, les references entées dans la note 3.



Cia, A<sup>2</sup>/<sub>2</sub>5. — L'Interivation, La Parsière puloterios et la Partieriga α λ Sivent, δ. λ Antaivat.

a. Details de la porte Ouest de grand stipa de Slach.
b. Stile d'Amartenti, d'agrés I. Francessor, Tree and Serpont Worshop, pl. XCII.

nous nous penchans out la religion bonddhight, one à travers l'art grandh trieu nous erayons y découvru, outre berneaup de choses que les textes disent, il autres eneore, ilont ils ne soullient mot on dont ils ne prolent qu'en termes voiles Celles-er seront exulemment l'apport le plus intéressant de nos documents reonographiques I nut-il reprendre dans l'ordre ces diversis revélations, à commencer par celle ile la curieuse crovanco à laquelle l'ajrap îni doit son rôle et sa constante présence un seine? On rappellurons-nons quelle unportance a prise forcement à nos yenx, en depit du déd un mal deguisé des livres sociés, le culte du couple tuteloue, au mains parini les classes infériences on moyennes? Car c'est la surtout, dans les bas-fonds de la conscience religiense, que l'iconograplue jette les jours les plus mattembus A un degré plus hant, ce qu'ello nous a appres de la popularité partienlière des dieux Indra et Brahm't aurait déjà pu se déduire des données fourmes par les sitra bouddingnes Cette confirmation a sans donte con prix il est plus surprenant de remarquer qu'on mirait aussi bien pu eiter à l'appui de cette constitution d'autres textes, d'un caractère be incomp plus classique A la réflexion, uen ile plus simple Insqu'A ee stale inclus(1) les images gandhitmennes no font en effet faut-il le répéter une fois do plus? - qu'exploiter le vieux fonds mythologique commun 's tous les Hindons de leur temps Pat suite, il serait licite de se seivir pour les commenter soit de la « triple corbeille », soit des épopées bi ihmaniques, et réciproque ment elles se prêterment danssi bonne grico à illustrer le Mahil bh is ata que le Tra print a

Le Bouponisue — Cest seulement qu'nd nous airnons au sommet de l'échelle que nous rencontrons la création spécialement orthodoxe des Buddhas et des Bodhusattus De ces curreux échantillons il humanité divinisée les sculpiures nous ont montré le

La societé - Quoi qu'il en soit sur ee point, rien de ce que peut nous conter la hitérature religieuse ne vaudia jamais, sur la forme extérieure des croymees, tant hindoues que bouddhiques, le témoignage des monuments eau, outre que cette littérature ne brille guère par l'exactitude ut le sens du téel, on sait comment toute description, si longue soit-elle, pâlit à côté de ce que nous apprennent en un instant les yeux Ce qui est vrai pour la mythologie ne l'est pas moins pour le société avec toutes les catégories de dieux u'avons nous pas vu défiler toutes les elasses d'hommes? L'intérêt documentaire des images ne le cède donc en rien à celui des bas reliefs, encore que pour la meilleure part les deux se confondent(1) Toutefors a ceux-et nous pouvons demander sui tout des tableaux de la vie et des rites, à celles-là, grâce à leur échelle plus grande, des précisions sur les costumes, voire même sur le type des principaux acteurs Enfin, dans un pays de population aussi mèlée que le fut toujours le Gandhara, il faut s'attendre à ce que le recensement de nos figurants nous entraîne bien au delà de ses frontières naturelles Alors sans doute comme aujourd'hui, dans le bizir do Peshawar, se coudoyatent des gens montés des plaines du Gange avec d'autres descendus des plateaux de l'Asie centrale un minutieux relevé de leurs différences et liniques permettra de classer géographiquement les donateurs de nos sculptures, sinon de répartir par nationalités les physionomies si vivantes de nos figures de chaux Certames statues, comme la figure 368, à force de sm cérité, prennent rang à côté des types monétaires les plus instructifs, et nous n'avons aucune rarson d'éprouver une moindre confiance dans leur temoignage que dans celui des médailles. Mais à quoi bon misster plus longuement sur les alléchantes promesses de cette terre promise aux futurs chercheurs, et que nous commençons seulement à entrevoir? Sans pretendre prophéticer, bornons-nous à répéter de l'art gréco bouddhique ce que les textes sacrés (\*) nous

<sup>()</sup> Cf 1 1 | 625 () Russ Davies, Dialogues part 1 p 78 109 etc

corps idéalement beau, tandis que les livres nons révélaient la subhmité de leur âme. Mais tous les documents sont loin d'avoir la même attitude à l'égard de ces produits originaux de la spéculation et de l'art-bouddhiques, et tout de suite l'on devine les services chronologiques que pourrait nous rendre, si nous parvenions à la dater, la forme gandhârienne de la tradition figuiée. Qu'elle paitage avec les plus vieux textes, y compris les parties anciennes du Divyavadana et du Mahavastu, la croyance messionique en la future venue de Maitrèya, les représentations certaines qu'elle a données de celui-ci ne nous ont permis sur ce point aucun doute. Déjà, il devient incertain si, sur la question de la multiplicité des Bodhisattvas, le gros des œuvres de la bonne époque n'est pas débordé par le préambule du Lalita-vistara. Seules, en tont cas, les compositions apparemment postérieures au le siècle de notie ète nous ont fat pressentir, à moins qu'elles ne le restètent, le dissus radotage du Lotus de la Bonne Loi et du Sukhatrati-vyaha. Née et développée sur le terrain d'une des quatre grandes sectes primitives, celle des Sarvástivádins, l'école nous a semblé pinsi, vers sou déclin, prête à versei dans ce Maliayana à l'avenement duquel ne serait-ce que par ses prestigieuses idoles et la dévotion qu'elles surent mspirer - elle ne dut pas être étrangère. Elle aussi nous est apparue en pleine évolution et en train de passer du simple Buddha humain, de la taille des autres personnages, au gigantesque et surnaturel Bienheureux des dernières apothéoses; du Bodhisattva-prince que cette terre a vu dans le passé et du Bodhisattva-brahinane qu'elle verra dans l'avenir, à ceux de leurs congénères dont, présentement, fourmillent par myriades les autres univers. Mais bien imprudent qui entreprendrait, dans l'état actuel de nos connaissances, de délimitor de façon précise les frontières iconographiques du Mahayana et du Illiayana - ou qui négligerait de tenir compte du sensible retard que, dans leur commune évolution, l'écriture a tomours sur la langue et l'iconographie sur la religion.

disent du Buddha: «Il eonnaît par lui-même complètement, et il voit pour ainsi dire face à face tout l'univers, y compris les mondes d'en haut avec les dieux. Brahmans et Mâras, et le monde d'en bas avec les religieux et les brahmanes, les princes et les peuples; et. les ayant connus, il les fait eonnaître. »

### PLANCHES III-V.

Les planches III-V n'ont d'autre objet que de mettre sous les yeux du lecteur les monnaies les plus intéressantes pour l'histoire de l'art gréco-bouddinque et de lui faciliter la comparison de certains types numismatuques avec ceux qui se rencontrent sur les sculptures du Gandhára. Qu'on n'y cherche donc pas un tableau excet, et encore mons complet, du monnayage de l'Inde du Nord-Ouest depuis Alexandre usqu'aux Coptas.

Los spécimens réunis ici appartiennent aux cabinets des médailles de Londres, Galeutta et Lahore Ils ont été reproduits, avec la gracieuse autorisation du Secrétaire d'État pour l'Inde et des Trustees du British Museum et de la Glarendon Press, d'après les planches des ouvrages suivants:

- G = The Coins of the Greek and Scythic Lings of Bacters and India in the British Museum, by Percy Ganburn London, 1886
- Sm = Catalogue of the Corns in the Indian Museum, Calcutta, by V. A. Switt Vol 1 Oxford, at the Clarendon Press, 1906
- Wh. w Catalogue of Coms in the Panjab Museum, Labore, by R B Wattenead Vol I. Oxford, at the Clarendon Press, 1914

N'ayant aucune compétence spéciale en la matière, nous n'avons pu mieux faire que d'emprunter, à quelques détails près, les descriptions et les légendes (celles-ci sous leur forme compétée) aux auteurs de ces excellents catalogues: là où noire lecture des inscriptions en kharoshi présente un caractère original, c'est que noire confère, le R. P. A.-M. Borza, qui a bien voulu les revoir à notre intention, nous a suggéré quelque correction. Nous nous bornons, pour noire part, à signaler à et la, entre parenthèses, les rapports les plus significatifs entre les monnaies et les monuments, en même temps que les identifications nouvelles que ces rapprochements ne peuvent manquer de suggérer à l'econographe.

13 R. Femme, supposée une danseuse, elebout, de face coatumée a findienne, elector vez reuns en une fonpue trese. Ienatidans la man de un lotas (Maya, symbolatin) habitié de Buddha? Cf. nos pl. III., 14, IV., 4 et 13, et ls f.p. 474). Lépende en certure bahm. Rajano Butaleuna

14 — G IV, 9 (cf Sm II, 2) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi Agathocle»

Lavers est du même type que en-dessus (u° 13). Basileis Agatholleous

(u° 13), Basileis Agatholdeous

14 K Même type et même :dentification
que pour le n° 13 Raja: o Agathuklayesa

15 — G VII, 6 (cf Sm V, 10) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sauveur Ménandre» 15 N Tate détéchant, profilée vers la

15 N Tête déféphent, profifée vers la dr, saluant de la trompe et portant au cou une clochette (allusion a l'eléphant de la Conception? Cf notre pl IV, i et fig 148-149 160 a) Même legende que sur le n°9

Le revers porte une massic debout et la n ême legende que sur le n° 10 16 — G XII, 7 Monnaie de brouze rectangulaire, bringue, du

même roi

16 M Rous craée de paresols à lexirémite de chacun de ses buit rayons d'après
lanslogie des vieilles monnaies indiennes
pouronnuces (cf par es Cervicusis Cans
of Ancient India, III, 13) cest le Dharmacabra ou elloue de la Jons des Bouddhastes
Même légende qu'unt les n'ig et 15

Le revers porte une polme debout et la même légende que sur le n° 10 17 — G VIII, 14 (cf Sm III, 10, Wh IV, 220) Monnaie de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sauveur Diemède»

17 N Les deux Dioscures debout, de face, appuyés sur leur lance (cf notre pl IV.

Au cevers, teureau indica marchant vers la dr (cf sous noire pl IV, 4) Maharajasa Tratarasa Dryumedasa

18 — G \ll, 10 (cf Sm. VI, 5, Wh \ll, 590) Monane de bronze reclangulaire, bilingue «du roi invincible l'hiloxène»

18 N Déesse debout, coffée du modius,

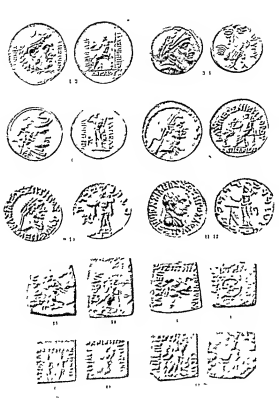
18 AV Deesse debout, confee du monus, tournée vers la ç, étendant la main dr el portant dans la p une corne d'abondance (Démèter ou Tychèl Ci notre pl 111, 12) Baulcos Aniketou Philoxenou

Nême revers que pour le nº 17 Nahara jasa Apadihatesa Philasinasa

19-20 — G XIV, 6 (cf Wh VIII, 63:) Monnaic de bronze rectangulaire, bilingue, «du roi sanveur Hippostratos»

19 X Triton de face dont le butte schève en un pagne de napouries et les jambes en replis serpentins (el G XXXII 7 mounaie de Téléphe) et notre fig 124 ; il tient dans sa mein d'elendie un dauphin, dans sa mein g une pagne (ef fig 126) Meme fégende que sur le n'11

20 N Décese portant une couronne cré nelée (Cité, cf G I, a et nos lig 182184, 4096), tourade vers la p., elle étend la main dr et porte dans la g une palme (cf fig B8 a) Même légende que sur le n° 12



#### PLANCHE IN

#### MONNAIES DES CAKA PAULAVAS

Ces monnaes sont tantôt designées par l'appelletton globale d'indo-parthes (G et Sm) et l'antôt divisées (Wh) en indo scythes (Salar) et indo-parthes (Pahlarat) leur etroile conceron est d'alleurs edonas par tout le monde

- 1 2 G VII, 1 (cf Sm VIII, 1, Wh A, 5) Monnate de bronze «dn rot Mauès», imitee de celles de Dèmètrios (cf G III, 2)
- 1 N'Téte d'elephani profilée vers la dr. saluant de la trompe et poriant au cou une clochette, comme sur notre pl III, 25
- clochette, comme sur notre pl 111, 25
  2 R' Caducee (cf. nos pl 1, 5 et IV, 6
  8) Basiless Staueu
- 3 G VII, 2 (of Sm VIII, 2, Wh Y, 1) Monnaie dargent, bilingue, "du grand roi des rois Maues"
- A lavers, dieu, suppose Zeus debout tourné vers le j, et portant dans la main r le long sceptre (cf. noire pl IV 14) Bas leds Basilés Migalou Mayou
- 3 R Victoire adée dels ut tournée rers le dr ten lant de la moin dr un diadème, tenant dans la prune palme nouée d'une bandelette (ef notre pl IV, 20) Rajatirajasat Mahatasa Mosto
- 4 G MN, 5 (cf Wh XII, 308), Monnaie de bronze, bilingue, "du grand roi des rois \\ \text{ZES"}
- 4 M Diesse, supposée Lakum debout aur un totu de fax, victue a innieume d'un long pagne plase, le torse nu la main g sur la tanci e la main de replée et tenant à la l'autru de la tête une fleur de lottes [Maya, symbol sant la "attivité du Buddha et no 1] Ill., 13 el 14, 1N, a 3; et fig. 57 à). Bassless Fauldon Megdou A vo.
- Au revers, taureau indien marchant vers la dr (cf sous nos pl III 17 et a6 affusion à la date de la Natisté et du Grand Départ comme sur la fg 3917) Même légende que cial saus sur lo n° b
- 5 6 Wh M, 195 (cf G W)

  1) Monusie de bronze, bilingue du
  même

- 5 N Le roi, de face, accroupt a lin dienne sur un coussin la tête lournee vers la g le bras de éten lu et la main g tenant horizontalement lépée Même légende que sur le nº à
- 6 R Dicu, supposé Hermès, marcheni vers is g le bras de étendu, tenant dans la mem g le caducée (Péncika? Cf nos pl IV 8 V, 8, s s) Maharajasa Rajarajasa Mahatasa Ayasa
- 7-8 Wh XI, 217 (cf G XIX, 2, Sm Vill, 15) Mounaie de bronze, blingue, du meme
- 8 R. Nême type et même légende que sur k. n° 6
- 9 10 G MX, 10 (cf Sm VIII 16) Monnaie de bronze reclangulaire, bilingue, du même (unite de celles du Marès ef G VIII, 1, Wh V, 20)
- 9 A Dreu, a provi Poseudon debout de face, k pie de reierde reporant ser l'épath, du ny teit prince ru à microp, a a prox in Heure (san et oute un lakes et lie fauget sa course la main de di Dreu appure sur sa course la main de di Dreu appure sur la tripular Cf notre pl. 3 5 16 18) Même Régende que un ten " 5 5 16 18) Même Régende que un ten " 5 5 16 18)
- 10 R Décese supposee une Ménide on Bacchante debont d'ace vêtes à la gree que (rf 6p 31) encadrée de 3 gues (rf fp 23) dont elle tient on cep dans thique main (Parsall'! Même lépende que sir les 26 et 8.



